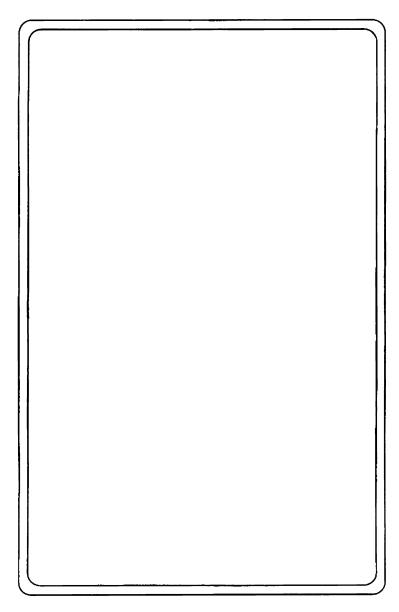


الشواهد الربوبية في المناهج السلوكية



# مقدمة

# الشواهد الربوبية

فيُ المناهج السلوكية

تأليف

محمد بن إبراهيم صدر الدين الشيرازي shiabooks.net

مع حواشي الحكيم المحقق الحاج ملاهادي السبزواري

> تعليق وتصمحيح وتقديم السيد جلال الدين الآشتياني

المركز الجامعي للنشر رقم ٤

الشواهد الربوبية

٤

- \* صدر الدين الشيرازي
- \* طبعة أولئ ـ جامعة مشهد ١٣٤٦ هـ. ش ـ ١٩٦٦ م.
- \* طبعة ثانية ـ المركز الجامعي للنشر ١٣٦٠ هـ. ش ـ ١٩٨١.
  - \* أوفست.
  - \* مطبعة جامعة مشهد.
  - # العدد ـ ٣٠٠٠ نسخة.

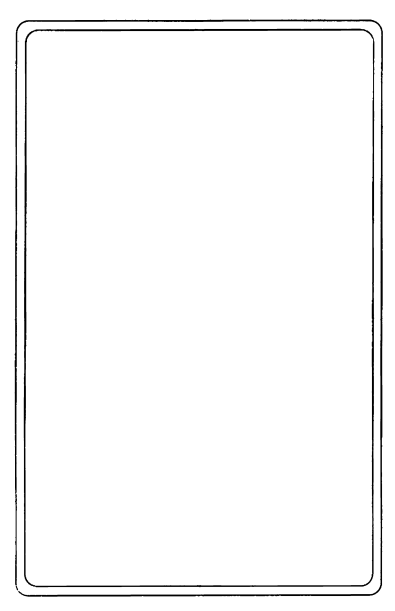
كلمة الناشر

## بأسمه تعالىٰ كلمة الناشر

لقد أدى الاستقبال الذي لقيه كتاب الشواهد الربوبية، الذي أشرفت علىٰ طباعته جامعة مشهد للنشر من قبل متذوقي الحكمة المتعالية وأنصار مؤلفات صدر الدين الشيرازي، أدى إلى نفاد جميع النسخ بعد فترة وجيزة من طرحه في الأسواق.

ولم يستطع الراغبون في الإطلاع على هذا الكتاب من الطلبة الجامعيين وعلى مدنى سنين طويلة العثور على نسخة منه، لذا قرر المركز الجامعي للنشر، وبهدف إيجاد تسهيلات للمحققين في مجال المعارف الإسلامية، إعادة طبع الكتاب. وليس ثمة فرق أساسي بين الطبعة الأولى والطبعة الثانية، سوى تصحيح بعض الأخطاء المطبعية وحذف جزء يسير من مقدمة الطبعة الأولى ونقل فهارس الكتاب من أوله إلى آخره.

المركز الجامعي للنشر



# محتوى مواضيع مقدمة كتاب الشواهد

|    | تشمل هذه المقدمة شرح حال ملا صدرا والأساتذة الذين عاصروه وأولئك           |
|----|---------------------------------------------------------------------------|
|    | الذين ساهموا في نشر أفكاره، إضافة إلى ترجمة أقوال جمع من                  |
|    | الحكماء والعارفين الذين لم يكونوا من تلامذته ولكنهم كانوا                 |
| 11 | معارضين لفلسفته                                                           |
|    | تبيان خصائص فلسفة ملا صدرا والتأكيد علىٰ أن مؤلف هذا الكتاب هو من         |
| 11 | كبار الأساتذة وأحد واضعي المباني الفلسفية والعرفانية السامية              |
|    | في بيان عدم بلوغ المرام ما لم يستنر العقل بنور الشرع، وأن الأفكار النظرية |
| 11 | الصرفة هي حجاب بين السالك والحقاني                                        |
|    | في بيان أن التصوف قد ترك أثره في جميع الشعب العقلية. وترجيح طريقة         |
| ١٢ | السلوك علىٰ غيرها من الطرق                                                |
|    | تبيان أن الإدراكات الحسية القائمة على الخيال وقوة التخيل والإدراكات       |
|    | الخيالية القائمة على الإدراكات العقلية، تبرز في دنيا العقل بالإتحاد       |
| 18 | بين العقل االمدرِك؛ والحقيقة االمدرَكة؛                                   |
| ١٤ | بيان أوجه ترجيح طريق التصوف والسلوك علىٰ طريق أهل الرأي                   |
|    | بيان كيفية حصول الحكمة المتعالبة وكيفية بلوغ ملا صدرا الحقائق الكامنة في  |
| ١٥ | عالم العلم والعقل                                                         |
|    | تبيان أن تزكية النفس هي من السبل والشروط المهمة للوصول إلى علم            |
| 17 | الكشف ومقام عين اليفين وحق اليفين                                         |
|    | تحقيق في سز وحقيقة أن شريعة محمد (ص) قد دعت علماء الأمة إلى اعتماد        |
| ۱۸ | سُبِل الذات في منهجيتهم                                                   |
|    | في بيان أن حقائق عالم الوجود ليست في المقام والموطن والمشهد الحقيقي       |
|    | بمختلف أشكالها وتعددها، فالعلم لأ يمكن أن يتنزل عن موطنه                  |
| 19 | الأصلي ما لم يختلط بالأوهام والجهل                                        |
|    | بيان خصائص الكتاب                                                         |
|    | في بيان أن الإحاطة بالمباني العلمية لملا صدرا تستوجب تحصيل العلوم:        |
| 71 | عي بين أن الم عند بالمنبعي المشاء والإشراق، والعرفانية                    |
|    |                                                                           |

| *1  | فهرس شامل لمواضيع االشواهد الربوبية؛ وبيان ما تحتويه هذه المواضيع من<br>مشاكل، وإضافة مواضيع تحقيقية دقيقة حسبما ورد في متن المفدمة    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ذكر مصادر الإنجازات العلمية لملا صدرا وبيان أن كل المراجع التي استفاد                                                                  |
|     | منها ملا صدرا متوفرة، لأن البعض تُصُوّر أن الكتب التي كانّ يملكها                                                                      |
|     | ملا صدرا ويستفيد منها لم تعد موجودة، أولئك لم يدركوا بعد ذوق                                                                           |
| **  | الشيخ                                                                                                                                  |
|     | إن البعض رجّح أن يكون الشيخ قد استفاد من مصادر لم تعد موجودة اليوم،                                                                    |
| 44  | وأولئك مخطئون                                                                                                                          |
|     | بيان ما يميّز سبك ملا صدرا في التقرير والتحرير عن سائر السبك العلمية،                                                                  |
| ۲۳  | وهذه من خصوصیات ملا صدرا                                                                                                               |
|     | بيان خطأ علماء الغرب الذين اعتقدوا أن الفلسفة الإسلامية قد اختتمت عند                                                                  |
| ٥٨  | ابن رشد                                                                                                                                |
|     | بيان ارتقاء الفلسفة الإسلامية بشكل ملحوظ في عهد تلامذة الشيخ وكذلك في                                                                  |
| ٥٩  | عهد شيخ الإشراق                                                                                                                        |
|     | في إثبات أن أحد موجبات النمو الفلسفي في الإسلام هو تأثير التصوف في                                                                     |
| . 4 | أفكار الفلاسفة، كما أن العرفان والتصوف قد اكتملا بعد امتزاجهما                                                                         |
| ٥٩  | بالمباني الفلسفية أو تحرير المسائل العرفانية بسبك أهل الرأي                                                                            |
|     | في دحض عقائد المفكرين المعاصرين في الجامعات الإسلامية وتزييف قول                                                                       |
| ٦٤  | المستشرقين بأن تنامي الفلسفة الإسلامية قد تواصل حتى عهد ابن<br>رشد أو عهد خواجه نصير الدين الطوسي حسب بعضهم                            |
| ••  | وسد او حهد عواجه تصوير العلين الطوسمي عسب بنصهم                                                                                        |
|     | في بيان أن مع صدرًا قد سار بالفلسمة وأعرفان الرسترميين إلى حد الحمان.<br>كما أن لأتباعه والسائرين على نهجه خدمات جليلة في تقرير كلماته |
| ٦٥  | وتحريرها                                                                                                                               |
| 3.4 | شرح حال الحكماء والعرفاء بعد ملا صدرا من أمثال ميرداماد وميرفندرسكي.                                                                   |
|     | مي<br>في إثبات أن ميرفندرسكي كان محرراً ومقرراً لكلمات الشيخ الرئيس ومن                                                                |
| ٧٠  | أتباع المشائية من وجهة النظر الفلسفية                                                                                                  |
| ٧٤  | ترجمة أحوال ملا رجب علي التبريزي                                                                                                       |
| ٧٦  | شرح حال ملا شعساي الكيلاني                                                                                                             |
|     | رح<br>شرح أحوال السيد حسين الخوانساري وصاحب الذخيرة االمحقق السبزواري،                                                                 |
|     | والسيد جمال الدين الخوانساري والسيد رضا الخوانساري                                                                                     |
| VV  | والمعاصرين لهم                                                                                                                         |
|     | شرح حال الأساتذة والمفكرين الذين أعقبوا ملا صدرا من أمثال ملا محسن                                                                     |
|     | Ţ.                                                                                                                                     |

|       | محنوى مواضيع مقدمة كتاب الشواهد                                           |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٧٩    | الفيض والقاضي سعيد وصاحب الشوارق وغيرهم                                   |
|       | في بيان كيفية تنامي الفلسفة الإسلامية في المكاتب العلمية في أصفهان وشيراز |
| ۸٥    | وقم وطهران                                                                |
| ۸V    | شرح أحوال ملا علي النوري وأسانذته وتلاميذه                                |
| ٨٨    | كيفية ظهور الحوزة الفلسفية في طهران وشرح حال أساتذة طهران                 |
| 90    | شرح حال مولى محمد صادق الاردستاني وتلاميذه وأساتذته                       |
| 97    | شرح حال السيد ميرزا محمد تقي الماسي والسيد محمد بيدآبادي                  |
| ١٠٠   | تاريخ انتقال الحوزة الفلسفية والعرفانية من أصفهان إلى طهران               |
|       | شرح حال أساتذة طهران أمثال السادة على الحكيم، جلوه، محمد رضا              |
| 1 • 1 | وتلاميذهم                                                                 |
| 115   | شرح حال الحاج ملا هادي السبزواري وترجمة أحوال أساتذته وتلاميذه            |
| 118   | معاصرو الحكيم السبزواري                                                   |
|       | شرح حال ملا غلام حسين شيخ الإسلام والسيد ميرزا محمد السروقدي              |
| 114   | وتلامذتهما ومعاصروهما بسيسيسيسيسي                                         |
| ١٢٠   | بيان خصائص مؤلفات الحكيم السبزواري                                        |



مقلمة المؤلف

# بنسيد ألله التخن الزعبية

إشتهر صدر المتألهين الشيرازي (٩٧٩ م ـ ١٠٥٠ هـ ق) قدس الله روحه بين الحكماء والعرفاء الإسلاميين والفلاسفة الإلهيين بسعة الباع وكثرة الإطلاع بالمثل المعقولة والمحسوسة ودقة النظر وصواب الفكر وتأسيس القواعد العقلية وتطبيق العلوم والمعارف الفلسفية على المآرب الشرعية والمقاصد الدينية.

وقليلون هم من أمثاله ممن لديهم نظرة ثاقبة ورأي سديد في «الحكمة المشائية» و«القواعد الإشراقية» و«مباني أهل الكشف».

لقد أسس ملا صدرا طريقة كانت الأرجح بين جميع المشارب والمآرب الفلسفية وذلك بفضل غوره في الكتب الفلسفية المشائية والاشراقية وتدربه على علوم أهل المكاشفة وفهمه للمأثورات التي وردت في الشريعة المحمدية الحقة ودراسته للأفكار الأفلاطونية الجديدة والقديمة واطلاعه الكافي على مفومات جميع المشارب. وقد تشبعت كتبه التحقيقية بأفكار الشيخ الرئيس العميقة وسائر أتباع المشائية والآراء الأفلاطونية الجديدة وتحقيقات المتصوفة وآراء وأفكار حكماء الاشراق والرواق، وجاءت سعة أفكاره وتحقيقاته بالفائدة الجمة على الجميع.

لقد اعتقد ملا صدرا بوجوب خروج العباني العقلية والقواعد النظرية بواسطة الذوق والكشف والشهود من كونها فلسفة صرفة واستدلالاً نظرياً بحتاً، وقد ساهم ذلك في التوفيق الكامل ما بين القواعد العقلية والعباني الكشفية (١) والحقائق الواردة في الكتاب والسنة.

وهو يعتقد أن العقل لا يمكن أن يبلغ درجة معينة ما لم يستنر بنور الشرع ويخوض غمار الكشف والشهود، فالعقل ما لم يفنئ في المعلوم الخارجي ويخرج

<sup>(</sup>١) أشار ملا صدرا إلن هذا المعنن في معظم كنبه، وقد جاءت إشارته بنحو تفعيلي في شرحه علن مقدمة القيصري علن فصوص الشيخ الأكبر. أنظر اهقدمة الأسقاره ط ١٢٨٨ هـ ق ص (٢، ٣، ٤)، والعبدأ والمعاد ط ١٣١٦ هـ ق ص (٣)، والعرشية ص (١، ٢)، والمشاعر ص (٢، ٣، ٤).

من مقام الحجاب يستحيل عليه إدراك الحقائق، لأن الفكر والعقل يكونان حجاباً بين الإنسان والواقع، والصورة المستحصلة من العقل هي حجاب الله الأكبر، إذ قيل العلم حجاب الله الأكبر، حتى في مقام الشهود، فالشهود الكامل هو عبارة عن فناء الشاهد في المشهود بشكل ينجي السالك من عناء حمل المشاهدة ويشعره بالفناء الحقيقي.

لا يمكن كشف الكثير من المباحث المتعلقة بالمبدأ والمعاد لا سيما الحقائق المرتبطة بالآخرة وعالم ما بعد الموت من خلال الاستدلال البحت، كما أن العقل النظري عاجز عن إدراك أوليات الأمور الأخروية، وليس بمقدور السالك بلوغ درجة ممينة إلا عن طريق الشرع المحمدي وإنارة القلب بتوجيهات النبي الأكرم (ص) وأهل بيت النبوة الأمجاد الذين هم خير من نظم سلاسل الطول والعرض للمبدأ والمعاد، وخير دليل للتائهين في الصحراه (١).

\* \* \*

لقد ترك التصوّف أثره العميق في غالبية الشِعب العلمية، ولهذا السبب فإن معظم المفكرين ليسوا في غنى عن هذا العلم ولو بنسب متفاوتة. إن الأفكار الصوفية كان لها الأثر البالغ حتى في آراء وأفكار المشائيين المتمسكين بالإستدلال الصرف<sup>(۲)</sup>، ولكن هذا الأثر في كتب ملا صدرا يبدو أكثر تجلياً ووضوحاً، فبعد تفسير ملا صدرا لكتاب الله المجيد الطافح بأفكار أهل الكشف، يعتبر هذا الكتاب فالشواهده أكثر من غيره من مؤلفات ملا صدرا امتزاجاً بقواعد أهل السلوك، وتمثيلاً للأفكار الحقيقية لهذا الحكيم الإلهي. ونحن في هذه المقدمة بصدد توضيح خصوصيات هذا الكتاب.

يفسر لنا ملا صدرا وغيره من القائلين بالحكمة النظرية والكشفية سبب ترجيح

<sup>(</sup>١) ومن هذا المنطلق إمتازت كلمات ملا صدرا في المسائل المهمة المتعلقة بالحياة بعد الموت عن سائر المشارب: فكلمات الفلاسفة في مسألة المعاد والمباحث المتعلقة بالمعاد وغير ذلك من المباحث المبتنية على تعقل حقيقة الوجود وبلوغ وحدة أصل الوجود وتشكيك الخاص بل خاص الخاص وأخص الخواص، معلوءة بالمبارات النادرة والمتناقضة، قوالمجب من رام منهم بزيادة تحقيق أو تدقيق وإنما جاء بكلمات متناقضة وما خلص من دياجيرها إلا الأفلون، ولمعري كلمات أكثرهم مجموعة من ظلمات بعضها فوق بعض وما ظلمهم الله ولكن كانوا أنفسهم يظلمون...

<sup>(</sup>٢) مقامات العارفين في إشارات الشيخ تعتبر دليلاً صادقاً، حيث يقول الشيخ في صفات العارفين اوهم في جلباب من أبدانهم قد نضوها ورفضوها... اللغ؟، وتحوي هذه المقامات بعضاً من مباني السلوك.

مقدمة المؤلف ١٣

طريقة السلوك والكشف والشهود على طريقة أهل الرأي والتابعين للبراهين البحتة. على الشكل التالى:

إن حقائق العلوم والمعارف هي في عالم خارج عالم المادة وزمان يتفشى فيه الجهل والظلمة، فمخزن ومعدن العلوم والمعارف وخاصة الحقيقية منها لها مراتبها ومقاماتها، والعالم بعد عالم المادة أو ما يعرف بعالم البرزخ هو من مراتب وجود الحقائق العلمية.

والمرتبة الثانية الذالة على وجود المعارف هي عالم العقول العرضية والطولية وعوالم الملائكة المجردة، والمرتبة الأعلى للمعارف هي في مقام الأحدية ووحدانية الوجود، والعلوم والحقائق في هاتين المرتبتين العلميتين تكون صافية وخالية من الشوائب الصفاء المعلوم وتعرّبه عن الحدود، فالعلم حقيقة مجردة من المادة الملموسة وبعيدة عن الامتزاج في العادة، والنفس عندما يتحقق لها الترفّع عن المادة تصبح متصفة بالعلم، وأول مرتبة للعلم والمعلوم هو مقام تجرد النفس عن المادة، ومن هنا فإن أول مقام للعلم هو في ارتفاع النفس فوق المادة وبلوغ مقام المبرزخ والتجرد البرخي.

وقد أثبت ملا صدرا ببراهين متعددة وجود عالم فوقى عالم المادة وأنزل من عالم المعنى والعقل الصرف<sup>(١)</sup>.

إن النفس بعد ترفعها عن المادة وبلوغها عالم البرزخ تكون قد تجاوزت هذا العالم إلى عالم العقل والمعنى، وهذه المرتبة الثانية لعالم العلم والمعلوم، وفي جميع هذه المراتب يعتبر ملا صدرا أن عامل أتصاف النفس بالعلم والحصول على الصورة العلمية يكمن صراحة في رحيل النفس وسفرها المعنوي من عالم المادة إلى عالم البرزخ وورودها من خلال عالم البرزخ إلى عالم العقل.

بمعنىٰ أن أساس حصول العلم ليس في تقشير نفس الحقائق عن المادة بل في تحوّل وتحرك النفس وسيرها نحو العوالم العليا.

ويعتبر ملا صدرا أن ملاك حصول العلم في الجزئيات والكليات هو في اتحاد النفس مع صورة في عالم البرزخ ومثال ومعنى وحقيقة في عالم العقل الصرف. إن

<sup>(</sup>١) لقد بينا في شرح حال ملا صدرا وآراته الفلسفية أفكاره في هذا المجال بشكل متضب، وبحثنا فيها بصورة مفصلة في ومقدمة القيصري، شرح حال ملا صدرا وآراؤه العلمية ـ طبعة مشهد (١٣٨٧) هـ ص (١٩٢١) إلى (١٤٤٠) وشرح ومقدمة القيصري، ـ (١٣٨٥) هـ ق ـ ص (١٩٠١) إلى (٢٦٠) مباحث العلم.

نتيجة شموخ النفس إلى عالم فوق عالم المادة وتبلورها في عالم أفضل من عالم الزمان والمكان واتصالها بالحقائق الغيبية وبلوغها المعنى الأصلي لحقائق هذا العالم، هو اتحاد مع صورة في باطن الذات.

إن الإدراك الحشي عند ملا صدرا يقوم على الخيال، والصورة الخيالية تقوم على الصورة العقلية، وعالم العقول يقوم على أصل الوجود، والإحاطة بجميع الحقائق هي حقيقة وجود الحق اوالله من ورائهم محيطه.

ويعتقد ملا صدرا بأن سبب تقدم طريقة أهل السلوك ومشرب أهل الكشف والشهود على طريقة أهل الرأي، هو استكمال العقل بالحكمة النظرية والعملية وامتلاك العارف السالك قلباً ينبض ببزوغ الحقائق الغيبية لصفائه واستعداده بشكل تصبح فيه وحدة القلب والروح المتصلة بالأفق الأعلى قادرة على تعرية حقائق الوجود من التعيينات والحدود اللازمة لتنزل الشهود، وتدنو فيه من الوجود الخارجي والحقيقة الأصلية للمعلوم، ولم يعد بينها وبين الواقع حجاب. إن رفض التعيينات وإلقاء الحدود ملازم لمشاهدة الحقائق في مقام سعي الموجودات، ولذا قيل: «العلة تا لوجود المعلول.

والمعلول حدٌّ ناقص لوجود العلَّة، ذوات الأسباب لا تعرف إلاّ بأسبابها الا إلى الله تصير الأموره.

\* \* \*

ثمة طريقان معيّنان لبلوغ الواقع وإدراك حقائق الوجود ومسائل المبدأ والمعاد:

أولهما: طريق أهل الاستدلال وتحصيل طريق اليقين عن طريق البرهان. وقد اختار الحكماء الإلهيون هذا الطريق، ويعتبر طي هذا الطريق أسهل إذا ما قورن بطريق أهل السلوك الذي سنأتي على ذكره، فكل شخص يتمتع باستعداد متوسط بمقدوره عن طريق مشاهدة الموجودات وإقامة البراهين العقلية أن يدرك إلى حد ما مسائل المبدأ والمعاد، وأحوال ما بعد الموت والمباحث الإلهية وكيفية ثبوت الصفات الكمالية في ساحة الوجود وذات الحق بالبرهان والإستدلال "فقد فاز فوزاً عظيماً".

والطريقة المذكورة هي من دون شك مقدمة على طريقة أهل الكلام من المعتزلة والأشاعرة. وكلمات حكماء الإسلام في المباحث والمسائل المتعلقة بالعقائد الإسلامية هي أكمل وأتم من أصول الأشاعرة والمعتزلة ومبانيهم. وبمنأى عن التعصب والمجاملة ينبغى القول إن طريقة تكلمهم تعتبر تلاعباً بعقائد وأفكار

مقلمة المؤلف ١٥

وآراء الشريعة المحمدية، فكل ما ورد في الكتب الكلامية للأشاعرة والمعتزلة هو مجموعة ظلمات بعضها فوق بعض، لأنها مبتنية على مجادلات وتزهات، ونحن قلنا في وقته أن البحث في طريقة المتكلمين من الأشاعرة والمعتزلة ممنوع وحرام بدليل العقل والإجماع والسنة والكتاب.

أما الطريقة الثانية لبلوغ الحقائق فهي طريقة العارفين وأرباب الكنف، وهي نفسها طريقة الأنبياء والأولياء. فسالكوا هذا الطريق يرون ملكوت السماوات والأرض بعين البصيرة، ويدركون حقائق هذا العالم بواسطة الاتصال بالملكوت وباطن الحقائق وهي عوالم العقول الطولية والعرضية ومقام أسماء الحق وصفائه. إن مقدمة هذه الطريقة هي تنقية الباطن والقلب من الشوائب وتنوير الروح، فالقلب تشع منه أنوار الحق بعد رياضات علمية وعملية. وقد طوى صدر المتألهين هذه الطريقة إضافة إلى استكمال قوة العقل، لذا نراه يقول في مقدمة هذا الكتاب(11):

المًا كثرت مراجعتي إلى عالم المعاني والأمرار وملازمتي باب حكمة الله، مفيض الأنوار وطالت المهاجرة عما أكبّ عليه طبايع الجمهور والأعراض بالكليّة إلى الحق القراح عما استحسنوه ثِقة بما هو المشهور وقلدوه خلفاً عن سلف اعتماداً على مشافهة الحس للمحسوس واغماضاً عن مشاهدة الواردات على القلوب والنفوس قد اطلعت على مشاهد شريفة إلهية وشواهد لطيفة قرآنية وقواعد محكمة ربانية ومسائل نقية عرفانية قلما تيسر لأحد الوقوف عليها، إلا أوحدي من أفاضل الحكماء أو صوفي صفى القلب من أماجد العرفاه».

ومن هنا جاءت طريقة ملاصدرا لتمتاز عن سائر الطرق، فهي جمعت بين مسلك الكشف والشهود وطريقة الرأي والفكر، ولهذا جاء كتابه والحكمة المتعالية المشتملاً على أكمل البراهين النظرية وأندر القواعد الكشفية، وكمال المطلوب لديه هو إكمال هاتين الناحيتين. إن نهاية تكميل القوة النظرية وغاية تكميل هذه القوة هي تصوير النفس الناطقة بصورة الوجود ونظام عالم الوجود ووصيرورتها عالماً عقلياً مضاهياً للعالم العيني ومشابهاً لنظام الوجود»، لأن تصور نظام الوجود على ما هو عليه يجعل من النفس مادة ومحلاً لصور الأشياء ومعدناً لتصوير جميع الحقائق، لا بل تصبح النفس الإنسانية ـ حسب الحكمة المتعالية ـ متحدة بحقائق عالم الوجود بناءً على اتحاد العاقل والمعقول.

﴿وهذا الفن من الحكمة هو المطلوب لسيد الرسل المسؤول في دعاته (ﷺ)

<sup>(</sup>١) مقدمة كتاب «الشواهد الربوبية» ص (١، ٢، ٣).

إلى ربه حيث قال: ربّ أرنا الأشياء كما هي. وللخليل ( الشكاء) أيضاً حين سأل: ربّ هب عيث قال: ربّ الحملية فتمرتها مباشرة عمل التحير لتحصيل الهيئة الاستعلائية للنفس على البدن والهيئة الاستعلائية للنفس على البدن والهيئة الإنقيادية الإنقهارية للبدن من النفس وإلى هذا الفن أشار بقوله: «تخلقوا بأخلاق الله واستدعاء الخليل بقوله: «والحقني بالصالحين» وإلى فني الحكمة (١) أشار في الصحيفة الملكوتية (١) ﴿ولقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ﴾ وهي: صورته التي هي طراز عالم الأمر ﴿ثم وددناه أسفل سافلين ﴾ وهي: مادته التي هي من الأجسام المظلمة الكثيفة، ﴿إلا اللهن آمنوا ﴾ إشارة إلى تمام الحكمة النظرية (وعملوا الصالحات) إشارة إلى تمام الحكمة العملية (٢).

وقد أقام ملا صدرا أساس فلسفته على هذا الركن، ومن هنا جاءت فلسفته جامعة بين الطريقة المشائية والإشراقية والرواقية ومسلك الصوفيين والعرفانيين الإسلاميين، كما جاءت منابع الأفكار العرفانية لصدر الدين الشيرازي مشابهة لمنابع سائر المتصوفين وأهل التحقيق في الكتاب والسنة ولكن بفارق واحد عنهم وهو أن ملا صدرا استفاد من الأفكار والحقائق الواردة عن أهل بيت العصمة والأئمة الأطهار استفادة كاملة، والدليل على ذلك شرحه لأصول الكافي للشيخ الكليني وتفسيره للقرآن المجيد.

وجاءت كتبه خالية من النقص الذي وقع فيه سائر الحكماء والعرفاء، فلم يلحظ قارى، كتب ملا صدرا أفكاراً قائمة على الأوهام كما لدى بعض الفلاسفة ولا ترهات لعوام المتصوفة لا تنطبق بوجه من الوجوء مع البراهين العلمية والنظرية، ولا يلحظ وجود أي اهتمام في مؤلفاته بآراء ومجادلات المتكلمين.

وليعلم أن معرفة الله وعلم المعاد وعلم طريق الآخرة ليس المراد بها الاعتقاد الذي تلقاء العامي أو الفقيه وراثة وتلقفاً... ولا ما هو طريق تحرير الكلام والمجادلة في تحسين المرام كما هو عادة المتكلمين، وليس أيضاً هو مجرد البحث البحت كما هو دأب أهل النظر وغاية أصحاب المباحثة والفكر فإن جميعها ظلمات بعضها فرق بعض» (1).

<sup>(</sup>١) راجع مقدمة الفر الأول اللأسفار؛ طبعة (١٢٨٣) هـ. ق ـ ص (٥).

٢) وإلىٰ فنى الحكمة كليهما أشير... خ، ل، أسفار.

 <sup>(</sup>٣) مقدمة المؤلف على الأسفار الأربعة، طبعة (١٢٨٢) هـ. ق - ص (٤).

<sup>(</sup>٤) راجع مقدمة كتاب االأسفار الأربعة.

مقدمة المؤلف ١٧

إن من أهم الأركان الأساسية لإدراك الحقائق من وجهة نظر ملا صدرا هو تقوية العقل عملياً وتكميل النفس عن طريق العبادات والرياضات وترك المشتهيات والإعراض عن المعاصي وتطهير النفس من الزوائل وتعزيز أسس المعرفة والاستعداد الروحي لتلقي الأنوار القدسية.

«فابداً يا حبيبي قبل قراءة هذا الكتاب بتزكية نفسك عن هواها، ف ﴿قلا أَفلع من زكاها وقد خاب من دساها﴾، واستحكم أولاً أساس المعرفة والحكمة ثم ارق ذراها وإلا كنت ممن أتى الله بنيائهم من القواعد فخر عليهم السقف إذا أتاها، ولا تشغل بترهات عوام الصوفية من الجهلة ولا تركن إلى أقاويل المتفلسفة جملة فإنها فتنة مضلة وللاقدام عن جادة الصواب مزلةه (١٠).

إن المسائل المطروحة في كتب ملا صدرا الفلسفية مطابقة تماماً مع البراهين النظرية، لأنه يأتي وبطرق مختلفة ببراهين على كل المسائل المدونة في كتبه، وكل ما جاء في كتبه، وكل ما جاء في كتبه، وكل ما جاء في كتب حكماء المشائية من مسائل فلسفية قام ملا صدرا وبحسب إقامة البراهين النظرية بتنظيمها وترتيبها أكثر من فلاسفة أهل الرأي وحكمائهم، وتكلم في هذا المجال بلغة المشاء، كما صاغ المسائل ذاتها ونظمها على طريقة الإشراق ووفق بينها وبين القواعد اكما هو الواضح عند الحكيم الماهر والعارف الكامل الجامع بين المنقبتين».

\* \* \*

إن العقل ليس بمقدوره أن يرتقي إلى درجة معينة في المسائل المتعلقة بعلم الإلهيات والحقائق المرتبطة بالمبدأ والمعاد ما لم يتنور بنور الشرع، لأن إدراك مسائل من هذا القبيل فقط باستخدام القوة النظرية ليس ميسوراً رغم كون صاحب هذه القوة يقع في أعلى مراتب الإدراك. إن الحقائق والمعارف في المقام والمرتبة والأحدية التي هي مقام تعيين الحقائق موجودة بشكل وحدوي، ومن جهة وجوب التجانس بين المدرك والمدرك ووجوب التفاعل بين المتلقي والفاعل فإن الإنسان لا يمكنه أن يجد طريقاً إلى ظوالم الوجود دون رفض التعينات والحدود وإلغاء تبعات المادة. ومن هنا كانت التقوى في القرآن الكريم شرطاً لتعلم الحقائق الإلهية ﴿اتقوالمادة. ومن هنا كانت التقوى في القرآن الكريم شرطاً لتعلم الحقائق الإلهية ﴿اتقوالمادة والعادد والقوا

<sup>(</sup>١) لقد كان الأقدمون من الفلاسفة يجمعون بين مراتب الكشف والاستدلال. قصيرورة الإنسان عالماً عقلياً مضاهياً للعالم العيني، يستحيل دون طي طريق الكشف، فالفناء في العقول القدسية ليس فناء علمياً بل هو فناء حاصل من صفاء النفس، وقد حقفنا هذه المسألة في شرحنا على قعقدمة القيصوي، قدده.

الله يعلّمكم الله ﴾. إن قطع الحجب الظلمانية والنورانية وإلقاء ورفض التميّنات الموجبة لحدود الوجود الناقص من مسببات انكشاف ملكوت الكون، ومن هنا حوت الشريعة المحمدية على إشارات وكنايات ولطائف ونصوص كثيرة تتعلق بضرورة تكميل العقل النظري والعملي. أما من ناحية تكميل القوة النظرية لعلم اليقين وتكميل العقل العملي الذي يعتبر الجناح الآخر للسالك للتحليق في عائم الربوبية فإنها تعود على السالك بتحقق حق اليقين وعين اليقين.

لقد بين سيد المرسلين وخاتم النبيين (ﷺ) في سنته الشريفة كل الحقائق المرتبطة بالمبدأ والمعاد وأوضح بشكل أعلى وأتم بواسطة باب مدينة علمه طريقة السلوك وكيفية بلوغ الحقائق الملكوتية، لأن مقام نبوته (ﷺ) بحسب إحاطته بالحقائق الملكوتية هو نفسه مقام باطن الولاية تام وفوق التمام، ولأنه صرف فإن صرف الشيء لا يقبل التعدد والكثرة، وهو مدرك لكل الحقائق، ومقامه الباطني الموازي للولاية وهي أتم وأوسع دوائر الولايات والنبوات متحد بولاية على (ﷺ)، ولأن النبي (ﷺ) صاحب الاسم الأعظم ومصدر جميع الولايات والنبوات، لا يمكن لأي صاحب شريعة وولاية أن يخرج عن دائرة ولايته. ومن هنا ليس لأي سالك أو عارف أو كامل غني عنه (ﷺ)، ولا يمكن بلوغ الحق دون شفاعة همن له الاسم الأعظم. وكل كامل في عالم الوجود مردّه مقام النبي الأكرم (ﷺ) وولايته وأهل بيت العصمة والطهارة. ومن هذا المنطلق استنبط صدر المتألهين أساس المعارف والمباني المتعلقة بعلوم المبدأ والمعاد وما بيّنه في كتبه من الحقائق والمعارف، من مشكاة النبوة والولاية، وجعلها مطابقة لما جاء في القرآن الكريم والروايات المنقولة عن أئمة أهل البيت عليهم السلام، علَّه . حسب اعتقادي ـ يحصل عن طريق الإتصال بمقام الولاية وبلوغ درجة الكشف على الحقائق من مقام الولاية كما هي لا غيار عليها.

ومن هنا شملت فلسفته نفائس أفكار أهل الرأي والراسخين من حكماء المشائية، وتضمنت نقاوة وصفاء أفكار أهل الإشراق وحكماء الرواق، وطابق بين هذه المعارف والحقائق وبين المباني والمسائل الواردة في الكتاب والسنة. ويمكن القول أن المعارف التي استنبطها من الراسخين في العلم وورثة علم الكتاب والسنة تشكل أبرز مؤلفاته الفلسفية، فبعض المسائل النادرة الخاصة بالمبدأ والمعاد هي عبارة عن حقائق لا يحويها إلا الكتاب والسنة وروايات أهل البيت عليهم السلام، لذا نراه قال في مقدمة هذا الكتاب (الشواهد):

«تفرّدت بأمور شريفة عالية خلّت عن مثلها زُبُر الأولين وإن

مقلمة المؤلف ٩

كانوا من الأساطين، وتُحلت عن إدراكها أفهام الآخرين وإن كانوا من المتفطنين، هي لعمري أنوار ملكوتية يتلألأ في سماء القدس والولاية وأيدي باسطة يقرع باب النبوة وقد أودعنا بعضاً من هذه المسائل في مواضع متفرقة من الكتب والرسائل وكثيراً منها مما لم يمكني أن أنص عليها خوفاً من الإنتشار في الاتطار.

\* \* \*

كما أوضحنا سابقاً فإن حقائق الأشياء في مقام العلم والمرتبة الأصلية للحقائق ليست مصطبغة بلون الأكثرية بل بشكل صرف ووحدوي، وليس للقوة النظرية قدرة إدراك للحقائق بشكل صرف لأن لها تعين.

إن حقيقة كل شيء هي عبارة عن كيفية تميّن ذاك الشيء في علم الحق، ولا يحصل كمال العلم بكل شيء إلا بالإتصال بمرتبة الوحدانية، والإتصال بين العبد والسالك والحق لا يمكن تحقيقه دون رفع التعينات ورفض الحدود وإزالة الوسائط النورانية والظلمانية، ولكن يستحيل رفع الوسائد! إلا بتحقيق الشهود.

يقول شيخ المشائية إن الإسلام قد أدرك من وراء حجاب القوة النظرية هذه الحقيقة وهي أن: «ليس في قدرة البشر<sup>(۱)</sup> الوقوف على حقائق الأشياء بل غاية الإنسان أن يدرك خواص الأشياء ولوازمهاء (۲).

إن المحققين من أهل الرأي هم على اقتناع بأن العلم الحاصل عن طريق التصفية وهو حق اليقين وعين اليقين هو أصفى وأتم وأكمل، وإذا ما تم استحصاله بشروط فلا يمكن أن يتطرق الجهل إليه ويزول احتمال عدم الإصابة، ولكن هؤلاء المحققين يستبعدون حصول مثل هذا العلم لأنه منحصر بالأنبياء وخلاصة الأولياء.

ورغم صحة الكلام القائل بأن العلم الحاصل عن طريق الكشف والشهود صعب المنال وجلَّ جناب الحق أن يكون شريعة لكل وارد، لكن الإنسان قادر على تحصيله إذا اعتقد الطريق الصحيح، والدليل على كلامنا هو كتب أهل العرفان وما تحتويه هذه الكتب من مواضيع خاصة بالمعارف، لأنه وكما ذكرنا مراراً فإن المواضيع المدونة في كتب العرفاء المرتبطة بالمعارف هي أكمل بكثير من مباني

<sup>(</sup>١) وهو (ره) أدرك هذا السر بصحة الفطرة وصفاء الروح.

 <sup>(</sup>٢) لقد كان للشيخ الرئيس ودون أي تشكيك رأيه بطريقة الشهود والكشف، ولكن أفكار العرفاء في عصره لم تدون على طريقة أهل الرأي كما هو الحال في عصور ما بعد الشيخ، إذ كان هناك في عصره مسائل مفلوطة ومخالفة لسبيل البرهان يتناقلها المتقلسفون.

الفلاسفة.

طبعاً لا ننكر أن خرق الحجب الإمكانية وتجريد أو تصفية القلب من الكثرة الكثرة أو تصفية القلب من الكثرة الكدورات، أمر عسير جداً على الإنسان وليد الطبيعة وصاحب النفس الأمارة والمادة بل في عين المادة والكثرة، فالإنسان وليد الطبيعة وصاحب النفس الأمارة الذي لا يرى في نفسه إمكانية حصول المعرفة عن طريق التصفية والكشف، عليه أن يسلك طريق البرهان «الميسور لا يسقط بالمعسور وما لا يدرك كله لا يترك كله».

إن طريقة السلوك والسير عن طريق الكشف هي ذاتها طريقة أولي العزم من الأنبياء، فأولياء الحق قد بلغوا أصل وجود الحق عبر هجران عالم المادة ودار الغرور وخرق الحجب الإمكانية، وشاهدوا قيامتهم في هذه النشأة، ودعوا أنباعهم بعين الجمع ووحدانية الوجود. وقد ورد هذا المعنى بشكل جلي في القرآن الكريم والأحاديث النبوية وروايات أهل بيت النبوة، مثل الآية المباركة ﴿إِنَا لَهُ وَإِنَا إِلَيْهُ راجعون﴾ و﴿وإن إلى وبك المنتهى﴾ وقد روي عن الرسول الأكرم (صلى الله عليه وآله وسلم) أنه قال إني لست كأحدكم، أبيت عند ربي يطعمني ويسقيني،

إن مشاهدة وجود الحق بشكل صريح برفض التعينات الإمكانية هي مراد أهل الله، فقد حصل شهود الحق في هذه النشأة للخلص من الأولياء، حيث تضمن قول لأمير المؤمنين (ﷺ) إشارة إلى هذا المعنى، حيث قال: لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً، رأيت ربي بعين قلبي، ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله قبله وبعده ومعه وفيه،. إن رفع الحجب في القيامة الكبرى يتم لجميع أفراد البشر في مقام رفض التعينات وتجلي الحق بأسماء قاهرة وصعق من في السماوات ومن في الأرض.

قد بيّنا هذا المعنى بشكل مفصل في شرحنا لمقدمة القيصري وشرح فصوص الحكم للشيخ الأكبر وشرح النصوص، وقررنا تبيان ذلك أيضاً في التعليقات على هذا الكتاب(1).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) راجع شرح المقدمة القيصري، (۱۳۸۵) هـ ق ـ ص (٥٦٤) إلى (٥٨٥).

# بيان خصائص كتاب الشواهد الربوبية،

يمثل هذا الكتاب زبدة الأفكار الخاصة لصدر الدين الشيرازي. لقد اعتمد ملا صدرا في هذا الكتاب الايجاز والإختصار في بعضها الآخر، أي أنه اعتمد البرزخ بين الإجمال والإيجاز والإختصار والتفصيل، وأورد آراه في الغالب بعبارات سلسة وجذابة.

ويضم هذا الكتاب إلى حدّ ما ملخصاً لكتاب «الأسفار»، ففي الأسفار وردت جميع الأفكار والآراء إلى حدّ ما، حيث قام صدر الدين الشيرازي وضمن شرح كل المشارب وبيان حقيقة المباني الفلسفية المهمة لجميع أصحاب الرأي وأهل معرفة الحقائق بتبيان مواقفه وآرائه، لكنه في هذا الكتاب يبيّن آراء بشكل ملخص.

وبعبارة أخرى فإن كتاب والأسفار» اشتمل على آراء وأفكار أصحاب المعارف والمشارب، فقد ورد على سبيل المثال . في مبحث الوجود ذكر الطريقة المشائية التي تقول بنباين الحقائق، وبعد تحقيقات واسعة تم إرجاع هذا القول إلى حكماء الفهلوية، وتم اعتبار تباين الوجودات تبايناً بالعرض ناجماً عن الماهيات بالإستناد إلى قرائن موجودة في كلمات المشائية، ومنها: وفوات الأسباب لا تعرف إلا بأسبابها، والمعلة حد تام لوجود المعلول» وغير ذلك من القواعد العقلية مثل: «فعل كل فاعل مثل طبيعته ووإن الحق هو المبدء والمنتهي، ووكل وقيقة ترجع إليه، ومع ملاحظة أن المحققين من المشائيين يقولون بأصالة الوجود تم إرجاع قولهم إلى المنهلويين، ومن ثم تم بيان حقيقة قول حكماء الفهلوية وإثبات أنهم يعتبرون الوجود حقيقة اوجدة، وبعد التمحيص والتحقيق في قول الفهلوية وإثبات تشكيك خاص في حقيقة الوجود بمهارة خاصة، أعيد هذا القول إلى عظماء العرفاء وشيوخ الصوفية أي بالتبعية منه تم الإستدلال على ذلك بآيات قرآنية ورويات لأهل البيت عليهم السلام (1).

<sup>(</sup>١) الأمور العامة في «الأسفار»، مباحث الوجود، طبعة (١٢٨٣) هـ. ق. - ص (٩، ١٠، ٢٥، ٢٦) والفصول العرفانية في مسألة العلة والععلول (السفر الأول ص (١٨١ - ١٩٠) إلهيات «الأسفار»، طبعة ١٣٨٦ هـ ق. - ص. (٢٢، ٢٣، ٢٤، ٥٨، ٥٩، ١٠).

وبطريقة خاصة رد قول القاتلين بالنور والظلمة في أصل الوجود إلى تشكيك خاص. والذين درسوا مباني ملا صدرا جيداً يعلمون أن هذا السبك من البحث في الدورة الإسلامية هو سبك خاص ينفرد به هذا الرجل العظيم الشأن، وهذا يبين أن الدورة الإسلامية هو سبك خاص ينفرد به هذا الرجل العظيم الشأن، وهذا يبين أن بصيرة ووعي علمي كبير إلى حاشيته لكتاب «الشفاء» لرآه من أعظم الحكماء المحققين المشائيين، كما أن حاشيته وتعليقاته على كتاب «حكمة الإشراق» توضع مهارته في هذا المجال، ولو أن ملا صدرا كان قد انصرف في تحقيقه لقراعد الإشراق عن مناقشة مباني شيخ الإشراق، أي لو أنه لم يكن بصدد الانتصار للشيخ الرئيس وأتباعه في بعض المباني وانصرف إلى تحكيم المباني فقط لاعتبره المراجعون لحواشي حكمة الإشراق حكماً متبحراً وصاحب رأي في حكمة الإشراق. كما أنه ليس هناك بعد الشيخ الطوسي بين الحكماء المسلمين من هو أفهم من ملا صدرا في أصول وعقائد المتكلمين وآراه أهل الكلام، لأن الشيخ والفارابي من ملا صدرا في أصول وعقائد المتكلمين وآراه أهل الكلام، لأن الشيخ والفارابي وشيخ الإشراق وغيرهم من العظماء كانوا ينظرون إلى كلام وأقوال المتكلمين بعين الحقارة وقلما كانوا يناقشونها أو يهتمون بها.

فقبل ملا صدرا كانت هناك اختلافات في وجهات النظر بين العرفاه الساعين المخلوم المحقيقة من المحقيقة والمحقيقة والمحقيقة والمحقيقة من عرفاء ومشايخ الصوفية وفلاسفة المشائية والإشراق، وكل فريق كان يسعى إلى إثبات طريقته ونفي مسالك الآخرين. وقد كان ملا صدرا ماهراً ومتخصصاً في بيان المسائل العلمية لكل فريق، وبعد إدراكه الكامل لكل هذه المشارب لجأ إلى التحقيق وتبيين المعارف.

فقد أثبت ببراهين متعددة كثيراً من قواعد المشائية (١)، ورد على إشكالات مخالفي هذه الطريقة، وقرّم كثيراً من القواعد العقلية والكشفية (٢).

 <sup>(</sup>١) من قبيل تركيب الجسم من الهيولى وصورة وهذا ما جادله حكماء الإشراق، وكذلك إثبات الصورة النوعية التي أثبتها الشيخ وسائر أتباع المشائية ورفضها شيخ الإشراق والخواجة تبعه في هذه المسألة.
 سفر النفس، والأسفارة ـ طبعة (١٣٨٢) هـ. ق، ص (٤٤)، والجواهر والإعراض ص (١٦٣).

<sup>(</sup>٢) مثل القول بمثل الأفلاطونية التي طعنها الشبخ والفارايي والخواجه والمبرداماد وسائر أنباع المشانية، وكذلك جواز الشكيك في الحقيقة الواحدة التي حاول الشيخ وأتباعه وعلن مدى سنين طويلة نقضها والإشكال عليها، أما ملا صدرا نقد أثبتها وفق قواعد أهل الرأي.

أنظر الأسقارة، طبعة (۱۲۸۲) هـ. ق، فصل في اختلاف أنحاء التشكيك، ص (۱۰۵، ۱۰۵)، وأيضاً بحث التشكيك ص (۱۰۹، ۱۱۰)، ومباحث مثل الأفلاطونية، اللأسقارة (۱۲۸۲) هـ. ق، ص ۱۳۰، ۱۳۱، ۱۳۲،

لقد أنكر الشيخ وأتباعه وبشكل كامل وجود البرزخ وأشباح المثالية، وقد اتفق جميع الحكماء على هذا المعنى إلى ما قبل ملا صدرا. وقد رفض ملا صدرا كل أدلة الشيخ، وأثبت في مباحث العقل والمعقولات ومبحث النفس تجرد الخيال المتصل والبرزخ المنفصل.

وسنبيّن هذه المسألة صراحة في هذا الكتاب أيضاً(١٠).

إن قلة من المفكرين بين أساطيل فن الحكمة والعرفان كان لهم رأي صائب وفكر وحدس دقيق بكل ما في الكلمة من معنى.

إن الحكمة المتعالية لملا صدرا هي فلسفة خالية ومجردة من التعصب والانحياز لطرف معين، حيث ساهم طرحه في قيام مصالحة دائمة بين الفلاسفة والمعرفاء، وبعد ملا صدرا أخذ طلاب فن الحكمة والعرفان يدرسون تدريجياً كلا المنقبتين. ولأن إدراك كلمات ملا صدرا أمر غاية في الصعوبة لا يستطيع أحد أن يدّعي التخصص في فهم وتدريس كتب ملا صدرا إلا إذا كان ملماً وعارفاً في الحكمة النظرية لشيخ المشائية وكتب الإشراق التحقيقية مثل حكمة الإشراق والمطارحات وكتب العرفان في التحقيق ككتاب «القصوص» لمحيي الدين والمغاح» و«النصوص» لموني واتمهيد القواهد» لابن تركه.

وإذا أراد شخص أن يتخصص في الحكمة المتعالبة ينبغي عليه أن يدرس شرح الإشارات للشيخ الطوسي والشفاء للشيخ الرئيس ابن سينا وحكمة الإشراق للشيخ المشارات للشيخ العواسي والشفاء للشيخ الرئيس ابن سينا وحكمة الإشراق للشيخ ماهر، ثم يلجأ إلى مطالعة الكتب الفلسفية لملا صدرا مطالعة عميقة (٢٠)، لأن كتبه النخاصة ليست مجرد شروح على كتب الآخرين، مثل حاشيته على كتاب «الشفاه» وحاشيته على حكمة الإشراق، بل إن الشواهد والأسفار والمبدأ والمعاد والمظاهر الإلهية، كلها خليط من أفكار المشائية والإشراق وآراء أهل الكشف من الأولياء والخلص من عرفاء الإسلام قدس الله أسرارهم، إضافة إلى آراء ملا صدرا الخاصة.

 <sup>(</sup>۱) مباحث النفس، فالأسفار الأربعة، طبعة (۱۲۸۳) هـ. ق، ص (۹)، ومباحث العاقل والمعقول... طبعة (۱۲۸۳) هـ. ق، ص (۱۳۲۳، ۲۹۵).

 <sup>(</sup>٢) أنظر مقدمة الأستاذ المفكر جلال الدين همائي علن شرح المشاعر للنكرودي، مشهد (١٣٨٣) هـ.
 ق ـ ص (٨، ٩)، وهذه المقدمة.

في التحقيق، وجاءت عبارات السهل الممتنع لملا صدرا لتغوي الشخص السطحي وتجعله يتصور أنه بلغ حاق مراده.

ففي كتاب الشواهد، كرس ملا صدرا فصوله لتبيان آرائه رغم أنه اعتمد الاختصار في كتاب الكتاب. وإذا ما درس طالب الكتاب لدى شخص متبحر في كلمات ملا صدرا فسيحصل لديه فهم وافي لعباراته، وليس صحيحاً أن الأمر يتطلب الرجوع إلى كتبه ومؤلفاته المفصلة إلا إذا كان المراد إجراء تحقيق واسع في أفكار وآراء ملا صدرا، ولهذا الغرض أيضاً لا نظير لكتاب الأسفار، أبداً.

إذن لا بد من القول إن الشواهد الربوبية هو من الكتب التي تحوي نصوصاً فلسفية عالية تحتاج إلىٰ شرح وتبسيط من قبل أستاذ ماهر.

وهذا الكتاب يشتمل على الآراء الخاصة لملا صدرا الشيرازي، وأفكاره الخاصة هي نفسها التحقيقات التي تقدم لنا المسائل الفلسفية المعقدة.

وقد بيّن ملا صدرا في هذا الكتاب آخر آراءه وعقائده<sup>(۱)</sup>، وفي بعض أجزاء هذا الكتاب نلاحظ مطالب لم ترد حتى في الأسفار وغيره من كتب ملا صدرا<sup>(۲)</sup>.

وفيما يتعلق بالغوامض التي تعتبر من مختاراته كان لملا صدرا نهج معين، إذ كان يضع أفكاره في الخفاء بعد تحقيقات واسعة في آراء الآخرين، وكان في أوقات أخرى يجري تحقيقات كاملة حولها، ولكن قارىء مؤلفات ملا صدرا يجد في طياتها رموزاً كثيرة، ومعظم هذه الرموز تتجلّى في تفسيره للقرآن الكريم. إن عباراته لسلاستها وجاذبيتها جعلت البعض من الجهلة المغرورين يتصورون أن لا حاجة لمعلم لفهم كتبه العلمية، في وقت وضع فيه ملا صدرا كثيراً من تحقيقاته بالرموز والإشارات.

ولكي نبين خصوصيات كتاب اللشواهد، ومزاياه دون الخوض في التفاصيل، سيكون لنا مرور سريع ومختصر على ما ورد في هذا الكتاب من مسائل، لتتكون لدينا مقارنة بين كتاب الشواهد، وغيره من كتب ملا صدرا وبين آرائه وعقائد حكماه المشائية والإشراقية والتصوف والعرفان شكر الله سعيهم.

<sup>(</sup>١) يبدر أنه كتب «العرشية» و«المشاهر» بعد كل مؤلفاته السابقة.

 <sup>(</sup>٢) مثل إثبات الحركة في الجوهر عن طريق الفاعل والغاية وإثبات المثل الافلاطونية عن طريق الحركة والإبدراك وآثار المقول المجردة، ص (١٥٩، ١٦٠، ١٦١) من هذا الكتاب.

يشتمل هذا الكتاب على خمسة مشاهد يحوي كل منها شواهد، وكل شاهد يشتمل على إشراقات ملكوتية نزلت على قلب المؤلف من السماء افها هي التي أذكرها من أصول أودعتها في أبواب وفصول وترجمتها بالمشاهد والشواهد يطلب منها المآرب والمقاصدة (١٦).

إن سبب تأليف هذا الكتاب هو «أمر آمر قلبي ووقعت إلى إشارة مشير غيبا، حسبما جاء على لسان المؤلف الذي يتصل بملكوت الوجود. فقد استدل ملا صدرا بالبراهين في تبيان المسائل، حيناً بشكل موجز، وحيناً بطريقة الإيماء، وحيناً بشكل مفصل، وأحياناً كثيرة بشكل برزخ ما بين الموجز والتفصيل ولم يعتمد طريقة دفع النقوض والأسئلة. وخصص كتابه «الأسفار الأربعة» المبسط لتفصيل المطالب ونقل الأقوال. وجاء هذا الكتاب بمثابة العقل الإجمالي، أما الأسفار فهو صورة تفصيلية للشواهد «العقل البسيط الإجمالي خلاق للصور التفصيلية وخزينة مدركات الحقائق المندمجة».

## المشهد الأول

وهو فيما يفتقر إليه في جميع العلوم من المماني العامة، وقد ثبت أن العلم الأعلى والفلسفة الأولى لهما مركز السيادة على سائر العلوم، وليس لأي علم آخر غنى عنهما، فموضوعات جميع العلوم هي جزء من مسائل ومحمولات هذا العلم، وهذه المسائل وهي موضوعات جميع العلوم يتم إثباتها في هذا العلم وليس في العلوم الجزئية الأن موضوع كل علم ما يبحث فيه عن عوارضه الذاتية،

#### الشاهد الأول:

لقد لخص ملا صدرا مطالب هذا المشهد في خمسة شواهد لكل منها إشراقات.

## «الإشراق الأول»:

في تحقق وخارجية الوجود.

الوجود أحق الأشياء بالتحقق لأن غيره به يكون متحققاً وكاثناً في الأعيان والأذهان، فهو الذي به ينال كل ذي حق حقيقته.

<sup>(</sup>١) الشواهد الربوبية؛ ص (٤، ٥).

## «الإشراق الثاني»:

في الإشراق الثاني أورد بعض الأحكام من قبيل أن الوجود لا يمكن تعريفه، والتعريف خاص بالماهيات، وأن تصوّر الشيء العيني عبارة عن حصول معناه وانتقاله من حدّ العين إلى حدّ الذهن، فهذا يجري في غير الوجود، وأما في الوجود فلا يمكن ذلك إلا بصريح المشاهدة وعين العيان دون إشارة الحد والبرهان وتفهيم العبارة والبيان.

وبعد ذكر هذه المعاني بين مسلكه في الوجود «الوجود ليس بكلي ولا جزئي ولا عام ولا خاص بل يلزمه هذه الأشياء بحسب الدرجات وما يوجد به من الماهيات وعوارضها، وهي في ذاته أمر بسيط لا يكون له جنس ولا فصل ولا يحتاج في تحصله إلى ضميمة قيد فصلي أو عرضي مصنف أو مشخص.

ويرجع «التفريع» مسلك حكماء المشائية إلى مسلك حكماء الفهلوية، ويبرر مسلك المشائين.

وفي تحقيقاته العالية يثبت أن الوجود هو عين الصفات الكمالية. وأن الوجود في كل شيء عين العلم والقدرة وسائر الصفات الكمالية للموجود، ويبين أيضاً أن بين الوجود والماهية الموجودة به ملازمة عقلية لأصحابه، ولا بد أن يكون أحد المتلازمين تلازماً عقلياً متحققاً بالآخر أو هما متحققان بأمر ثالث. إن النواحي الخلقية هي نفسها الماهيات والأعيان الثابتة التي تمنع استناد الشرور إلى الحق، وقد بين أيضاً بعض الأحكام السلبية حول الوجود في إشراقات المشهد الأول، وناقش تصور بعض المشائيين الذين يعتقدون بأن الوجود عرض محتجاً بأن الوجود المعلول له موضوع.

وأوضح كذلك أن الوجود عين الماهيات، وليس لهذا المعنى فرق في الذهن أو خارجه، وبين ما يميز بين الوجودات. كما أثبت أن ليس للوجود أفراد، بل هو حقيقة عرضية وطولية رفيعة الدرجات، وأن الموجود متشخص بذاته متطور بأطواره ودرجاته، فتخصص كل وجود إما بالتقدم والتأخر أو بالكمال والنقص أو بالغنى والفقر، وكل وجود واقع في مرتبة من المراتب السابقة على الوقوع في المواد والاستعدادات فكونه واقعاً في تلك المرتبة مقوم له لا يتصور زواله عنه مع بقائه في نفسه (١٠).

<sup>(</sup>۱) لقد بينا ذلك بشكل مبسط في تعليقاتنا على شرح «العشاعر»، وتحدثنا عن مختلف المشارب (فيما يخص النباين حول مسألة الوجود ومذهب الفهلويين ومختار العرفاء) شرح «المشاهر»، طبعة مشهد ١٣٤٢ هـ، ص (٩٠ ـ ١٣٤).

وفي «الإشراق الشامن» بيّن كيفية اتصاف الماهية بالوجود وناقش أقوال الفلاسفة في هذا المجال، وأوضح أن الوجود كما مرّ نفس موجودية الماهية لا موجودية شيء غيره لها كسائر الأعراض حتى لزم أن يكون اتصاف الماهية به فرع تحققها في نفسها، واستشهد بأقوال الشيخ الرئيس حول هذه المسألة.

وفي «الاشراق التاسع» ناقش بعض إشكالات شيخ الإشراق على كون الوجود متحققاً في الأعيان، وأثبت أن العلم بحقائق الوجودية عن طريق الكشف واستعداد الإنسان الكامل أمر ميسور، فإذا جهل جهل كل ما عدا، وعرفانه لا يحصل إلا بالكشف والشهود "من لا كشف له لا علم له».

أما في الإشراقين العاشر والحادي عشر من هذا الشاهد فقد تناول مسألة العلم الإلهي والفلسفة الملكوتية، وفي هذه المسألة استدل بكلمات الشيخ الرئيس، وبين اعتراضات البعض على الشيخ وعدم إدراك البعض الآخر لكلماته، ورغم أنه تناول باختصار موضوع العلم وفق مطالب الشيخ، وعرض له مفصلاً في التعليق على إلهيات الشغاء، إلا أن كلماته في هذا الباب عظيمة وتحوي بعض الدقائق والتفاصيل الخاصة به.

وفي الإشراق الثاني عشراً بيّن المقولات العشر بنفس الطريقة التي اعتمدها الشيخ في الشفاء (راجع ص ٢١ ـ ٧٤).

## الشاهد الثاني

يشتمل الشاهد الثاني من هذا المشهد على إشراقات عدة، أولها في الإشارة إلى نشأة الوجود، والثاني في الإشارة إلى حقيقة الوجود الذهني وإثبات الظهور المثالي والنشأة الأخرى على أنها من حقائق الوجود. وقد بحث ملا صدرا من خلال الإشراقات العشرة هذه المسألة طبقاً لمختلف المسالك. وقد بحث مسألة الوجود الذهني في هذا الكتاب بشكل متوسط بينما فصل ذلك في الأسفار (۱) وحواشيه على الشفاء (۱). إن إدراك كلمات ملا صدرا في هذا الموضوع أمر صعب للغاية، وهذا ما يميزه عن غيره من الحكماء. وقد عرض الشيخ في الشفاء لهذه المسألة (۱۲)، ولكن

<sup>(</sup>١) راجع المجلد الأول من الأسفارة، طبعة (١٢٨٢) هـ. ق ـ من ص (٦٥) إلى ص (٨٠).

٢) راجع حواشي ملا صدرا على الشفاه، طبعة (١٣٠٦) هـ. ق . من ص (١٢٦) إلى ص (١٣٩).

<sup>(</sup>٣) راجع الشفاء؛ للشيرخ، إلهيات، طبعة (١٣٠٦) هـ ق ـ من ص (٤٥١) إلى ص (٤٥٣).

ثمة بون شاسع بين تحقيقاته وملا صدرا<sup>(١)</sup>.

لقد بحث ملا صدرا في إشكالات الوجود الذهني والظهور المثالي حسب مشربه ومشرب قوم «الحكماء» الذين يعتبرون الصورة الذهنية والعلم عرضية، وقد رد على ذلك بشيء من التفصيل، وقد ذكر في هذه المسألة قول الفصل وحققها بما لا مزيد عليه.

#### الشاهد الثالث

الشاهد الثالث من هذا المشهد هو "في الإشارة إلى واجب الوجود وما يليق بجلاله ومرتبته وأن أيّة وحدة تخصه وأيّة نموت تخصه، وفيه إشراقات.

الإشراق الأول، في إثبات الوجود الغني الواجبي. يقسم ملا صدرا الوجود في هذا الإشراق إلى مستقل غير قائم بغيره إما لكونه موجوداً بعد العدم وإما لكونه ذا ماهية، والماهية ليست سبباً للحاجة إلى العلة ولا هي أيضاً مجعولة متعلقة بالجاعل، فالوجود المتعلق بالغير المتقوم به يستدعي أن يكون ما يتقوم به وجوداً أيضاً، وقد ذكر هذا البرهان أيضاً في كتاب المشاعر والاسفار وغير ذلك من كتبه.

وفي «الإشراق الثاني» أثبت عن طريق يرهان خاص أن الحق تعالى ومبدى الوجود ينبغي أن يكون جامعاً لكل النشئات والفعليات، فلا مكافى و له في الوجود ولا نذ ولا شبه، بل ذاته من تمام الفضيلة يجب أن يكون مستند جميع الكمالات ومنبع كل الخيرات فيكون بهذا المعنى تاماً فوق النمام، وفي القرآن الكويم وردت إشارات واضحة إلى هذا الموضوع مثل الآية المباركة ﴿وإن من شي و إلا وصندنا خزائته وما ننزله إلا بقدر معلوم﴾.

إن الأسماء الحسنى هي تلك الحقائق المتجلية في رقائق الوجود وهي أصل وتمام حقيقة الأشياء.

وقد أوضع ملا صدرا في الإشراق الثالث في هذا الشاهد كيفية ثبوت الصفات ونشأة الذات لانتزاع الصفات الكمالية. وقد اختار هنا قول أهل العرفان بأن صفات المحق وأسماءه موجودات لا في أنفسها من حيث الحقيقة الأحدية اولله الأسماء الحسني، أياً ما تدعوا فله الأسماء الحسني،

<sup>(</sup>١) - مباحث الوجود الذهني من ص (٢٤) إلىٰ ص (٣٥) من هذا الكتاب.

والصفات بعبارة أخرى هي نفسها تلك الأسماء المتطابقة مع الذات.

وفي الإشراقين الرابع والخامس بين ملا صدرا قدرته تعالى وعلمه الكمالي بالممكنات، وذكر أقوال أهل الرأي وأصحاب الطرق في العلم وبين وجوه الخلل والفساد فيها، وتحدث في مقام إثبات علم الله التفصيلي بالموجودات قبل تكون الأشياء، مستخدماً نفس العبارات التي استخدمها العرفاء في عالم المثال حول هذه المسألة، وافترض الباري تعالى بمثابة مرآة تعكس صور جميع الحقائق. وأوضح الفرق بين العلم التابع للمعلوم والعلم المتبوع المقدم على إيجاد المعلوم، وجاء توضيحه في هذه المسألة طبقاً لطريقة العارفين (1)، وذكر كلمات أهل السلوك مستنداً إلى براهين فلسفية.

في «الإشراق السادس» بين ملا صدرا الأساس بين الحق تعالى وبين الموجودات، وضرورة العلاقة بين العلة المفيضة للوجود المعلول والمعلول المفاض من العلة، وأوضح العلاقة بين أسماء الله الحسنى ومظاهرها، فجوهر العالم صورة ومثال لذات الموجد واعراضه لصفاته، كما اعتبر حقيقة الذات بأنها الغنى عن الأشياء وعن العالمين ومرتبة ثبوت المحقائق، وفعله ليس إلا إضافته القيومية المصححة لجميع الإضافات له، فله إضافة واحدة فقط يصحح جميع الإضافات الفعلية كما أن له ذاتاً واحدة يصحح جميع الإضافات

وفي «الإشراق السابع» أثبت أن ذاته تعالى صرف الوجود الذي لا أتم منه والوجود أعرف الأشياء وأبسطها، والله سبحانه وتعالى أقرب من كل قريب «إلا أنه بكل شيء محيط» و«نحن أقرب إليه من حبل الوريد». (راجع ص ٤٢، ٤٣).

ومن هنا فإن ذات الحق لا كاشف له فلا جزء له خارجياً ولا جزء له عقلياً، وإذ لا ماهية له فلا جنس له ولا فصل ولا مادة له ولا صورة. لذا فإن من لاجدً له لا برهان عليه، وأما صفاته فلا استحالة في كون معانيها ذوات حدود وبراهين لأنها مفهرمات كلية.

إن اسم الله والاسم الأعظم الذي هو في مقام جمع الجمع للأسماء وله مرتبة الخلافة بين الذات والصفات التفصيلية باعتباره متجلياً في جميع الحقائق، وجميع

 <sup>(</sup>١) لقد بين ملا صدرا في «الأسفار» والعبدأ والمعاد مسألة العلم بشكل مفصل لم يتطرق إليها أي كتاب من قبل بهذا التفصيل. «الأسفار الأربعة»، إلهيات بمعنن أخص - طبعة (١٢٨٢) هـ ق، من ص (٣٠) إلن ص (١٤).

الأسماء ومظاهرها هي صورة وظاهر وسدنة هذا الاسم الأعظم واسطة ظهور جميع الموجودات، لذا يقول ملا صدرا:

قوأما مفهوم اسم الله ومعناه فوجود جميع الموجودات برهانه. وحدود جميع الحقائق الإمكانية وأقعة في حدّه؟.

وقد اختار ملا صدرا في هذا البحث طريقة العرفاء<sup>(١)</sup> واعتبر أن عالم الوجود هو صورة الحق واسمه، والغيب معنى الاسم الباطن والشهادة معنى الاسم الظاهر.

أما في «الاشراق الثامن» فقد أجرئ ملا صدرا تحقيقاً في بيان وجوه الفرق بين الاسم والصفة، نفئ فيه تركيبة من المفاهيم المشتقة، وقد أورد هذا البحث أيضاً في الاسفار والمبدأ والمعاد والمشاعر. وقد بين المصنف مبحث المشتق مفصلاً في تعليقه على المشاعر وأثبت أن المشتق ليس بسيطاً بشكل مطلق، وأن لفظ المشتق الاسمي القابل للحمل على الذوات موضوع لأمر وحداني قابل للإنحلال إلى معنون مبهم دون النسبة (٢٠).

في الإشراق التاسع؟ ذكر ملا صدرا سائر الطرق المطروحة للوصول إلى الحق وصفاته وآثاره، ثم تطرق إلى طريقة الصديقين، وفي «الإشراق العاشر» طرح وبشكل كامل قاعدة بسيط الحقيقة وأتن ببراهينه عليها، وأثبت من خلال هذه القاعدة وحدة شخصية مختار العرفاء، واستشف من ذلك أن ما سوى الله أباطيل وأوهام.

طرح ملا صدرا مباحث من هذا القبيل بالتفصيل في االأسفار، وسائر كتبه، لكنه أكد في تنسيره للقرآن الكريم على بيان مثل هذه الحقائق. «الأسفار الأربعة»، إلهيات بالمعنى الأخص . طبعة (١٣٨٢) هـ. ق، ص (٧٨٠ ٧٩، ٨٠).

 <sup>(</sup>٢) لقد لخص ملا صدرا هذا البحث عن بحث فصول العرفان المقصل في «الأسفار». أنظر شرح المشاعر مع تعليفات المصنف. طبعة مشهد (١٣٨٤) هـ. ق. ص (٩٣. ٩٣).

وقد قلنا في تعاليقنا علن هذا الكتاب تبماً لسيدنا الأستاذ العلامة فقيه العرفاء والفلاسفة سيد الأعابر أديمت بركانه: إن المشتق متوسط بين الجوامد التي هي بسائط لفظاً ودلالة ومدلولاً، وبين المركبات تفصيلاً التي هي مركبات والدلالة والمدلول تركباً تفصيلاً، والمتوسط بينهما هو المشتق، فهي أمر وحداني لفظاً ودلالة ومدلولاً في النظرة الأولئ ولكنه ينحل إلى شيتين في المقامات الثلاثة عند التحليل والنجزئة عقلاً.

هذا التحقيق جاء قبل الأستاذ العلامة على لسان الفقيه المتبحر والفيلسوف الكبير أفضل المتأخرين الحجاج الشيخ محمد حسين الأصفهاني الممروف بالكمباني في حواشيه على «الكفاية»، طبعة (١٣٤٤) هـ. ق ـ (١٣٤٤) هـ. ق ـ ص (٤٠٠)، والسيد المحقق داماد في «القيسات»، طبعة (١٣١٦) هـ. ق ـ ص (٤٧)، ٨٤). ومفهوم المشتق ذات ما ميهمة، يتسب إليها مبدأ الإشتقاق على أن تعتبر الإضافة إلى ذلك على شاكلة التقييد دعلى سبيل القيد».

وبعد ذكر هذا التقريب بين الأصول والقواعد الكشفية، نفئ مسألة العلية والمعلولية من الوجود، واعتبر ضمن (إزالة الوهم؛ أن الوجود فرد متشخص واحد شخصي، وعلىٰ هذا الأساس أبطل مسلك ذوق التأله.

وعقب هذا المبحث واصل المؤلف بحثه في علم الحق. وحمل مسألة توحيد الوجود ومسلك القاتلين بالتشكيك الخاص وخاص الخاص بعض النتائج، منها مسألة خلق الأعمال وإبطال الجبر والتفويض وإثبات أمر بين أمرين وحمل المتشابهات في القرآن الكريم على المعنى الظاهر وحمل ألفاظ التشبيه على مفهومه الأول من غير لزوم تجسم وتكثر على الباري تعالى كما ذهبت إليه الحنابلة والمجسّمة فهذا من غوامض الإلهية التي لا يمسها إلا المطهرون.

وضمن مسألة علم الحق وقدرته أوضح ملا صدرا مسألة العبدأ والتشكيك في فعل الحق والفرق بين الكلام والكتاب. وكل هذه المطالب هي تلخيص لما ورد في الأسفار الأربعة بالتفصيل.

ففي هذا الكتاب كما في االأسفار العترض ملا صدرا على المتكلمين قائلاً:

«ومنهم من أول البعض وقرر البعض كمن يؤمن ببعض ويكفر ببعض، فكل ما ورد في المبدأ فأولوها وكل ما ورد في باب المعاد فقرروها على ظواهرها، والتفكيك غير معقول والتفصيل ترجيع بلا مرجّع.

كان من المناسب أن يخصص المؤلف شاهداً آخر لبقية مباحثه المتعلقة بالأمور العامة لما هناك من اختلافات في الرأي حول أصول العقائد، ولكن المصنف قرر استكمال المبحث الخاص بالأمور العامة في الشاهد الرابع.

## الشاهد الرابع

ويشتمل هذا الشاهد على إشراقات في سائر الأمور العامة.

الإشراق الأول؛ في المتقدم والمتأخر وأقستامهما. وقد تناول ملا صدرا هذا العبحث باختصار مع ذكر بعض النقاط الدقيقة<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) إستناداً إلى وحدة الوجود وتشكيك خاص الخاص، فإن حقيقة الوجود هي باعتبار الغنى عن العالمين وحدم التعين لا المتقدم ولا المتأحر، ولكن باعتبار التجلي والظهور المعسوس والخفاء في ذات الحقيقة متأخر في مكان ومتقدم في آخر، إلا أن التقدم والتأخر وفق مسلك أهل الله هما أمر خارج عن أصل الوجود. وكذلك تقدم الوجود على الوجود باعتبار حصول الكثرة الوجودية المتقدمة (بحق =

الإشراق الثاني، في الواحد والكثير. إن الوحدة والكثرة بالنسبة للوجود هي من العوارض التي لا يحتاج الوجود في الاتصاف بها إلى خصوصية.

«الإشراق الثالث» في أقسام التقابل والغيرية. وقد بين ملا صدرا هذا البحث مفصلاً في الأسفار ومختصراً في هذا الكتاب. وحسب مسلكه القاتل بأصالة الوجود واعتبارية الماهية، فإن ملا صدرا لا يعتبر الوحدة من الإعراض كالوجود، فهو يعتقد بأنها غير زائدة على الوجود. إن الوحدة تشترك مع الوجود في جميع الأحكام، وهي تعتبر من الأمور الذاتية للوجود: «تفصيل العدد لمراتب الواحد مثال لإظهار الموجودات وجود الحق ونعوته وكون الواحد نصف الإثنين وثلث الثلاثة وربع الأربعة . . . الواحد ليس بعدد باتفاق أهل الحساب والعدد ليس بواحد لأنه يقابله مع الأربعة عن الواحد الذي يتكرر . . . الحق المنزه عن نقائض الحدثان بل عن كمالات الأكوان هو الخلق المشبّه . .

«الإشراق الرابع» في العلة والمعلول. يوضح ملا صدرا في هذا الإشراق أقسام العلة وبحث المسألة المهمة القاتلة بأن وجود كل معلول من لوازم ما هي علة له بما هي علة.

"الإشراق الخامس، وفيه موضوعات مثل إثبات الفاعل. وفي مسألة إثبات الفاعل يستشهد ملا صدرا بالقول المشهور للأقدمين اوفعل كل فاعل مثل طبيعته، ويتناول بعض العقبات في هذا.

ولأن الحق ثابت محض (والعقول كذلك من صقع الربوبية وتابعة للحق) يجب أن تصبح واسطة في مقام صدور عالم الخلق والمادة وهو عين التجدد والحدوث عن طريق حركة ثباتها عين التجدد.

وأوضح هذا البحث مفصلاً في مؤلفاته لا سيما في الأسفار ورسالة الحركة والمفاتيع. وبعد بيان هذا المختصر حدد ثلاث مراتب للوجود وفق آراء العرفاء وجاء ببراهين متعددة على أصل الوجود وعدم صلاحية الماهية للعلية والمعلولية، وجادل في قول بعض المتقولين بأصل الماهية وأصل الإتصاف، كما بين بعض أحكام العلة والمعلول، وبعد حديثه عن بعض أحوال العلة تطرق بشكل سريع إلى مسألة الشوق للهيولي إلى صورتها وإن استبعده الشيخ.

لازم وتأخر بقضاء حتم) وتقدم الوجود على الماهية تقدم بالحقيقة. «الأسفار الأربعة»، طبعة (١٢٨٢) هـ. ق نصل بيان أنسام التقدم والتأخر ص (٢٥٦ ـ ٢٥٩).

وقد أورد ملا صدرا هذه المسألة بشيء من التفصيل في المجلد الأول للأسفار وفى الإلهيات بالمعنى الأخص.

وفي هذا الإشراق أيضاً نقل حكم الشيخ الرئيس في مسألة العلة والمعلون ومثل ذلك بأمثلة عدة.

بيِّن في االإشراق السادس؛ عدة مسائل مهمة متعلقة بأحكام العلة والمعلول:

الأول: أن المبدأ الفاعل بالقياس إلى الماهية الموجودة المعلولة فاعل وبالنسبة إلى نفس الوجود الفائض عليها منه مقوم لا فاعل<sup>(١)</sup>، والمصنف يسعى وقق آراء العرفاء إلى نفي العلية والمعلوية من الوجود. وقد أشار إلى هذا المعنى أيضاً في الفصول العرفانية في الأسفار بصورة أخرى<sup>(١)</sup>.

والثاني: أن الصورة في كل شيء نمام حقيقته، والمادة أمر مبهم لا متحصل. والآخر: أن صور العناصر «العناصر الأربعة» غير داخلة في حقيقة المركب العنصري.

والآخر: أن الصور النوعية عين الوجود، والوجود ليس بجوهر ولا عرض. وبيّن عدة نقاط لإثبات أن الحركة في جواهر الأجسام نافعة. واستناداً إلى الأصول الحكمية فإن الحركة الجوهرية مبتيّة على قواعد سنبينها فيما بعد.

الإشراق السابع؛ في الإمكان والوجوب والقوة والفعل وفي إثبات الطبيعة في كل متحرك وفي سبب الموت الطبيعي<sup>(٣)</sup>.

إن مقدمة وجود الحركة بل علة حدوث المتحرك والفاعل المباشر والمزاول للحركات هو الهيولى الأولي، والجسم يتحرك بالقوة لنيل الكمال وتحصيل الفعليات. إن الصور تتوارد على الهيولي بشكل متتابع، والهيولي يتحرك نحو صور الجواهر، وهذا هو معنى الحركة في الجوهر<sup>(2)</sup>.

 <sup>(</sup>١) لقد ناقشا هذه المسألة في مسفوراتنا لاعتفادنا بعدم صحتها، لأن المقوم والفاعل أمر واحد في الحقائق الوجودية هو العبدأ والمعاد الأن النهايات هي الرحوع إلى البدايات؛ واكل شيء يرجع إلىٰ أصله، وفي التنزيل ﴿إِنَا لله وإنا إليه واجعون﴾، ﴿وإن إلن ربك المنتهى﴾.

 <sup>(</sup>٢) انظر الفصول العرفانية في االأسفارا، العلة والمعلول، ص (٢٢١، ٢٢٢، ٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) لأن منشأ فاعل الموت الطبيعي هو لزوم رجوع الفرع إلى الأصل.

<sup>(</sup>٤) يشكل الهيولى مع صورة الناه على الدوام موضوعاً ثابتاً للحركة ولأمر عين التجدد والنفس السيالة، وهذا المقدار من العوضوع يكفي لشدة غموض المسألة ودقة مسلكها وصعوبة دركها، أنكرها الشيخ الرئيس رئيس المشاتية والشيخ الإشراقي رئيس الإشراقيين.

ويعتقد ملا صدرا بأن المبدأ القريب والفاعل المباشر للحركة يجب أن يكون سيالاً، وأورد براهين متعددة لإثبات ذلك. إن الفاعل المباشر للحركة والطبيعة السيالة وفاعل وجود الحركة ومخرج المتحرك من القوة إلى الفعل، هو الحق الأول أو وجه من وجوه الحق.

وقد غفل حكماء المشائية والإشراق عن هذا الأصل التام ونفوا الحركة في الجواهر، ومن هنا يجب أن يكون الموجود الثابت مجرداً من المادة، أن أصل الطبيعة قابلة للاشتداد والتضعف. واستناداً إلى قانون الحركة واستكمال الذات ولزوم رجوع كل فرع إلى الأصل، وأن علة مفيض الوجود معلولة بالصورة التامة وكمال المعلول ومبدأ الرجوع، عزى ملا صدرا علة الموت الطبيعي إلى اضمحلال القوى الجسمانية وفناء البدن.

وبعد أن تكلم ملا صدرا عن القوة والفعل وتقسيم الشيء إلى موجود بالقوة وبالفعل وبيان وجوب تحرك العادة حسب جوهر الذات في الصور الجوهرية، واح يطرح مبحث الحركة والسكون الذي بينه قوم في العباحث الطبيعية (١١) بعض مباحث الحركة والسكون أورده في الإشراق السابع، كما أورد قسماً من أحكامه في الإشراق الثامن. وقد استشكل البعض درج ملا صدرا الحركة والسكون العارض للجسم في العمم الإلهي، في حين أنها تعبر مسألة طبيعية، واستشكالهم هذا ليس في محله، إن الحركة بمعنى أشمل هي مثل القوة والفعل من العوارض الطبيعية للوجود، وقد أوضح ملا صدرا في هذا الإشراق العباحث المهمة لحركة الجوهر ثم أورد بعضاً من أتسام وأحكام أصل الحركة، وأثبت في ختام هذا البحث حدوث العالم الزماني على أساس الحركة الجوهرية، وبهذا التحقيق جمع بين الشريعة والحكمة، والشريعة أساس الحركة للجوهرية، وبهذا التحقيق جمع بين الشريعة والحكمة، والشريعة كلمحمدية جامعة للحقائق البرهانية والمآرب الكشفية والخطابات اللطيفة كيف ومشرعها يتكلم مع كل طائفة على قدر أفهامهم.

#### الشاهد الخامس

يشتمل الشاهد الخامس من المشهد الأول على أحوال وأحكام الماهية واعتباراتها التي عبر عنها أهل الحكمة بالكلية الطبيعية، وقد تناول شيخ المشائية

<sup>(</sup>١) قال في «الأسقار»: إن الحركة والسكون شبيهة بالقوة والفعل اإذ لا يحتاج الموجود في هروضهما له إلى أن يصير نوعاً خاصاً طبيعاً أو تعليماً، «الأسقار». طبعة ١٣٨٨ هـ. ق، المجلد الأول، الأمور العامة، فصل في الحركة والسكون، ص (٣١٣، ٣١٤، ٣٣٧، ٣٣٨، ٣٣٩).

«أعلى الله مقامه» هذا البحث مفصلاً في الشفاء.

وقد ذكر ملا صدرا في هذا الكتاب اعتبارات الماهية، وحقق بشكل ملخص في الفرق بين الجنس والفصل والنوع والمباحث الخاصة باعتبارات الماهية، وتناول مسألة لم تتناوله كتب المشاتين والإشراقيين، وأكد أن الفرق بين الكلي والجزئي هو في وجود السعي والوجود المقيد، وحقق في أن أول ما يدركه السعي العقلي في مقام درك الكليات العقلية للوجود الكلي هو اكروية شيء من مكان بعيد أو هواء مغبر، ويرى ذلك قابلاً على المتكثرات ومردداً ومحتملاً بين أمور كثيرة. لأن نفس الماهية فلا بد الماهية للا بد الماهية مع وجود سعي مطلق لأن بصدق على المتكثرات فيجب إرجاع جمع هذه الاحكام إلى الوجود.

وفي هذا البحث اعتبر ملاك التشخص والجزئية من ناحية الوجود وذكر ساتر الأقوال، مبرراً بعضها ورافضاً البعض الآخر، وأورد شواهد على أصالة الوجود، وبين باختصار علامات وإمارات التشخص. وفي جانب آخر من بحثه عرض لمسألة تعيين موضع من الفلك للمنطقة وموضع منه للقطبين مع تساوي استحقاق الجميع لتوجيه الحركة إليها، واعتبرها بأنها ترجيع بلا مرجع.

وهذان الإشكالان مطروحان منذ قديم الزمان دون أن يرد عليهما أحد بشكل صحيح، إلى أن جاء ملا صدرا ليجيب عليهما.

وفي الإشراق الثالث، يبين ملا صدرا سبب تكثر نوع واحد في الأشخاص، ومن المسلّم به أن سبب التكثر الفردي في ماديات المادة والموجودات البرزخية هو المجهات الموجودة والحيثيات المتكثرة في العقل المدبر للنوع. إن كل مجرد عن المادة فحق نوعه أن ينحصر في فرده. ومن لا سبب له ولا علة كواجب الوجود يتشخص بنفس ذاته كالماهية الكلية.

إن تشخص العقول المجردة بالوجود ناجم عن الفاعل التام الوجوب، وفي تشخص سائر الموجودات فإن للوضع والجهة والزمان وسائر المستلزمات المادية مداخل.

كما بين ملا صدرا في الإشراق الخامس الفصل والفرق بينه وبين ما يلزمه وكيفية اتحاده بالجنس ونسبة الحد إلى المحدود، كما تحدث عن الحد للأنواع وأفراد الأنواع، وبين هذا المعنى أن الشخص بما «هو» لا حد له، كما عدد الفروق بين التركيب العقلي والتركيب الخارجي.

ثم يتحدث ملا صدرا عن كيفية وجود فصول الجواهر، واعتبرها وجوداً خاصاً، وأورد أقوال المشائين والإشراقيين والرواقيين في هذا المجال(1)، كما بحث في معنى الوجود الكلي الطبيعي ومعنى الأشد والأضعف، وبدا ميّالاً إلى وقوع التشكيك في الماهيات وذكر أن تفصيل مباحث التشكيك وارد في كتاب «الأسفار»(1)، ثم تطرق إلى رأي شيخ الإشراق في مسألة انتشكيك بالماهيات، وهو يعتقد أن التشكيك في الماهيات بحسب الذات أمر جائز. نو لم يكن هناك أدلة على أصالة الوجود لما كانت نفس الماهية أبما هي هي " توانت عن القبول بالتشكيك، إن الجامع بين المراتب الشديدة والضعيفة له مفهوم كليّ مبهم قابل للتشكيك في مقام حمل الأفراد.

# المشهد الثاني

إن المشهد الثاني للكتاب يشتمل على وجوده تعالى وإنشائه النشأة الآخرة والأولى وهي مقدمة الآخرة وكيفية صدور الكثرات، وفيه شواهد.

### الشاهد الأول

في صنعه وإبداعه وفيه إشراقات. وقد فرغ المصنف من كيفية وجود الحق تعالى وسبل الثبوت والوجود، وبين ذلك في المباحث السابقة. وهذا المشهد الذي يحوي الإلهيات الخاصة والمسائل الربوبية في أكثر مباحثه يشتمل على مسائل من قبيل غنائه عما سواه وقيامه بذاته وبيان أن ما له مداخل في الأشياء هو عين ذات الحق وفاعليته لا حد لها على كل شيء وإلا لما كان الحق الأول للوجود المطلق والمبدأ الحقيقي، فهو مبدأ جميع الخيرات ومنتهى جميع الحقائق. فكل صفاته عين ذات وصفات الأشياء من لوازم صفات الحق. إن كل ما هو موجود في الصقع الربوبية من كمالات وخيرات موجود بنحو الأصالة والصرافة والتمامية. كما أن أول فيضه أمر وحداني، وأول موجود يقبل بفيضه الأول هو العقل الأول وهو واسطة صدور الكثرات من الحق. وبين المؤلف بعد ذلك أن الحق تعالى هو مسبب صدور الكثرات والملائكة العقلية والنفسية.

"الإشراق السادس؛ في ننزيهه تعالىٰ عن مذاهب وعقائد الجُهّال. وبيّن فيه الكاتب أن غالبية الناس لا يعبدون الحق تعالىٰ بوج، الإطلاق، بل يعبدون

<sup>(</sup>١) - تجدون البحث مفصلاً في الجواهر والاعراض. ﴿الأسفارِ؛ ـ طبعة ١٢٨٢ هـ. ق. ص (١٢٠).

<sup>(</sup>٢) كتاب الأسفارة ـ المجلد الأول ـ طبعة (١٢٨٢) هـ. ق، ص (٩٨).

مصنوعات أذهانهم وأوهامهم وتخيلاتهم، لكن جميع الموجودات حتى عبدة الأصنام يؤمنون أن أمره ماض ومشيئته نافذة وحكمه جارٍ، لا مجال لأحد في التمرد والتقشي أعني بذلك الأمر التكويني والقضاء الحتمي، والدين الفطري والعبادة الذاتية ثابتان في جميع المخلوقات. إن منشأ الطاعة هو الاسم الهادي ومنشأ العصيان هو الاسم المفل. إن الله سبحانه وتعالى يحب عباده وهو أشد ساز ومسرور ومبهج ومبتهج بذاته، وقد بين ملا صدرا ذلك وفق مسلك أهل العرفان، واعتبر أن منشأ الاستكمالات ومبدأ الحركات الجوهرية للجواهر الصورية والمادية هو عشق المبادى المالية والشوق إليها، لأنه يعتبر أن الوجود هو عين العشق والحب والابتهاج والحياة، وأوضح أن الحياة سارية منه تعالى في جميع البسائط والمركبات.

وكرس ملا صدرا قسماً آخر من مباحثه للإلهيات من قبيل كيفية دخول الشر في القضاء الإلهي وأن الشر مقضي بالعرض. إن الهيولئ هو مصدر الشرور والحق منبع جميع الخيرات، وله النفس المدبرة على جميع البسائط والمركبات من نبات وجماد وحيوان، ولإثبات هذا المعنى استشهد بعد إقامة بعض البراهين بكلام المملم الأول في «الأثولوجيا» وقال إن النفس هي علة اتصال الجرم ووحدانيته"، فهو يعتقد بأن النفس لولا أن تلزمه لتفرق ولم يثبت على حال واحدة. إن الكلمة الفاعلة في عالم الأرض هي الفس المدبرة للأجسام".

الإشراق الحادي عشر الله في كيفية طاعة العقول الطولية والعرضية لربّ
 العالمين. إن طاعة هذه العقول هي طاعة فطرية عقلياً ونقلياً ولا تعرف العصيان.

ويثبت ملا صدرا في الإشراق الثاني عشر أن عالم العقول هو عالم واحد، وأن نشأة كل عقل متصلة بنشأة الآخر، وأن حقيقة كل عقل كلي بالنسبة لما دونه بسيط الحقيقة وكل الأشياء، وكل علة عالية هي تمام معلولها، لأن العلة تكون صورة تمامية المعلول وأصل وجوده.

 <sup>(1)</sup> العيمر التاسع من أثولوجيا شيخ اليونانيين، المطبوع في حواشي «القيسات» للميرداماد ١٣٦٢ هـ. ق.
 - ص (٢٨٦، ٢٨٧، ٢٨٨) (إن كل جرم غليظاً كان أو لطبقاً فإنه ليس علة لوحدانيته.

<sup>(</sup>٣) لكل نوع من الأنواع فرد مثالي وبرزخي وفرد عقلاني حافظ للافراد الماديين. وهذه المسألة المهمة ثبتت بحسب البرهان والكشف، وقد عجز حكماء الإسلام عن دركها وبرروا وأولوا كثيراً من المسلمات الدينية من المبانى عن طريق إنكار مثل هذه المسائل.

#### الشاهد الثاني

يتطرق ملا صدرا في الشاهد الثاني من المشهد الثاني إلى مسألة الصور المفارقة والمُثل النورية الأفلاطونية. وقد بيّن المصنف غرض أرسطو<sup>(۱)</sup> وأفلاطون وسقراط من إرادة معنى أن لجميع الأفراد والأنواع المادية فرداً نورياً وعقلياً، ثم نقل عبارات الشيخ في هذا الباب من كتاب الشفاء، وأشار إلى استدلال الشيخ وعمل على إضعافه، وبرر كيفية حمل المثل العقلية على الأفراد. وفي الإشراق الثاني تطرق إلى الأقوال الواردة في المثل وتأويل المثل النورية وسعى إلى إبطالها، كما أبطل من ظواهر ونصوص القائلين بالمثل وجه تأويل كلامهم.

وفي الإشراق الثالث أورد براهين متعددة على وجود المثل وأكد على برهانين لم نلحظهما في أسفاره أو غيره من مؤلفاته، الأول من جهة الحركة والثاني من جهة الإدراك، ونحن قد حققنا مرامه في إثبات وجود الصور المفارقة.

وفي الإشراق الرابع دفع المفاسد والإشكالات الصادرة من الشيخ وأتباعه وأترابه بحق القائلين بالمثل المفارقة، وبرهن على الإشتراك النوعي بين المثل والأنواع المادية.

وفي الإشراق الخامس نقل استدلال الشيخ المقتول على وجود المثل، وبعد مناقشة استدلاله أكمل براهينه وتطرق إلى كلمات أرسطو في «الأثولوجيا». وفي الإشراق السابع رد الشكوك المتعددة للمتأخرين بالمثل النورية. لكنه لم يأت في هذا الكتاب ولا في «الأسفار» بدليل على إمكانية وجود المثل النورية ووقوع الصور النورية الأفلاطونية، لكنه في حواشيه على حكمة الإشراق للشيخ المقتول وشرح العلامة الشيرازي تحدث عن إمكانية هذا الوجود، ونحن بينا ذلك مفصلاً في تعاليقنا على الأسفار وهذا الكتاب وشرح الأحفار والآراء الفلسفية لملا صدرا.

#### المشهد الثالث

ويختص المشهد الثالث من هذا الكتاب في بيان حقيقة المعاد وكيفية تكوين النفس ورجوعها إلى الله جلّ جلاله وعمّ نواله .

ونظراً إلىٰ أن مسألة ولادة النفس المجردة ورجوعها إلىٰ بارثها حتمي لرجوع كل شيء إليه تعالىٰ ووجوبه عقلاً ونقلاً وكشفاً وهو ما يتوقف علىٰ صلوح القابل،

بقصد ملا صدرا من أرسطو، صاحب كتاب أثولوجيا فلوطين، لأن أرسطو لم يكن يعتقد بالمثل الأفلاطونية كسائر المشاتين.

ولا بد في العناية من وجودهما جميعاً كما أقيم البرهان عليه فلا بد من وجود ما يقبل الكون بعد الكون، وهما المادة بإمكانها واستعدادها والحركة بتجددها وإعدادها.

واستناداً إلى جميع الأقوال فقد تحدث عن النفس الإنسانية (من نفس ناطقة روحانية الحدوث أو مادة تبلغ درجة التجرد بالتحولات الجوهرية) وأجرى تحقيقات لا نظير لها في هذا المبحث.

ومن هنا فإن المصنف تطرق قبل بيان حقيقة المعاد إلى طريقة تكون العناصر، وقسّم الموجود إلى مجرد تام يصبح موجوداً بمجرد وجود الفاعل، وموجود يحتاج وجوده إلى وجود المادة، وأوضح أن الوجود في مرحلة النزول يبدأ من المجرد ويتهي إلى المادي وفي مرحلة الصعود يبدأ من المادة ويتهي إلى المجرد.

وبين المصنف الأجسام الاستقسية وقبولها تراكيب متعددة، ثم تطرق إلى مسألة تكون النباتات، وأوضح مسألة المولدة والمصورة وبحث في كيفية تبلور هاتين القوتين، قوة للنفس الإنسانية والنفس حادثة بعد حدوث المزاج وتمام صور الأعضاء، وكيفية ظهور النفس بعد المولدة في حين أن القوة المتأخرة من الوجود ذي القوة، ونقل كلمات قوم في هذا المجال، ثم رد على إشكالات الفخر الرازي والشارح المسيحي على الشيخ، بعد ذلك بحث في مبادىء الحركات الاضطرارية والطبيعية والاختيارية، وبين أن للحركات الطبيعية مبادىء مختلفة، بعضها من عالم النفس والتدبير وأدناها من عالم الطبيعة والتسخير وبعضها الآخر من عالم العقل والثاثير.

وأثبت صدر المتألهين أن للإنسان والحيوان إرادة متفننة، وأكد أن في الإنسان قوة تدعوه إلى عالم الخير الحقيقي والكمال الأبدي، وأثبت لهذه المناسبة أن للإنسان بعد هذه النشأة نشأة أعلى وأكمل، واستدل بالكتاب الإلهي في إثبات أن للإنسان نشأة يكون له رزقه فيها بكرة وعشياً، وأثبت أيضاً مسألة التغذية في الحيوان بما هو حيوان ما دام حياً، وأن للحيوان قوة ألحرى إدراكية من الحواس الظاهرة وغيرها ليميّز الملائم عن النافر والنافم عن الضار.

وفي الإشراق السابع برهن على المدارك الباطنية الموجودة في غيب الوجود الإنساني، ونقل كلمات الشيخ في بيان حقيقة قوى الإنسان، وبحث بشكل مركز فيما إذا كانت وحدة الذاكرة اعتبارية أم حقيقة، وأخطأ الفخر الرازي الذي اعتبر أن الشيخ في كلامه متردد في أمر القوى.

ه ٤ الشواهد الربوبية

والمسألة المهمة التي أوضحها المصنف في هذا الإشراق هي تجرد قوة الخيال وسائر القوى المدركة للجزئيات.

كما اعتبر قيام الصور القائمة بالمدارك الباطنية قياماً صدورياً، والحق مع... لأن نسبة الصور الإدراكية إلى النفس نسبة الفعل إلى الفاعل افامن بوجود عالم آخر مقداري جسماني...

والإيمان بوجود عالم مقداري وقيام صور مجردة بمحال مجردة أنفع من أي تحقيق في أمر المعاد الجسماني.

كذلك بين حكمتين مشرقيتين في إثبات أن للنفس جهتين نورية وناربة. نارية وهي جهة الطبيعة «نار الله الموقدة»، ولهذا خلقت من نفخة الصور، ونورية قائمة بالحق ورضوان الله الأكبر، فإذا ما أصبحت ناره نوراً وتجردت من الكدورات لأصبحت تامة الوجود. ثم قسم النفخة إلى قسمين، نفخة تطفىء النار ونفخة أخرى تشعلها. وقد تأثر في معظم هذه المباحث بالشيخ الأكبر ابن عربي.

وحقق ملا صدرا في عدة مواضيع نافعة في أمر المعاد، الأول أن جميع توى الإنسان تتحد في منزلة الرجوع إلى غيب الوجود والسفر من نشأة إلى نشأة أخرى، والثاني، أن بين كاثنات العالم يمتلك الإنسان خواص عجيبة وآثاراً محيرة، والإنسان والثاني، أن بين كاثنات العالم يمتلك الإنسان خواص عجيبة وآثاراً محيرة، والإنسان نظرية وعملية تلك للصدق والكذب وهذه للخير والشر. وفي مسألة الرجوع إلى الله تعالى يختلف إنسان عن إنسان آخر، فالنفوس الكاملة في هذه النشأة تصبح منشأ خرق للعادات، وأما النفوس المتوسطة فتصل في نشأة الآخرة إلى الفناء الحقيقي، وحسب الدلائل المقلية والنقلية فإن أهل الجنة يوجدون ما يشاؤون بصرف الإرادة، على عكس الكفل فيعد رفع الحجب النورانية والظلمانية والفناء في الحق الأول يصرو وجودهم وجوداً حقاياً والوجود الحقاني يكون سيره وسلوكه إلهاً.

وقد بين الشيخ «قده» أحوالات النفوس في نشأة الآخرة وشرح بشكل مبسط تأثير كمال القوة العلمية والعملية في الصقع الداخلية للنفس، وأوضح أن نفوس الأشقياء في الآخرة تصبح مصدراً لصور مؤلمة ومعذبة، متحركة في الملكات والصور الحاصلة من الملكات.

وبين ملا صدرا مراتب العقل النظري وحصر مراتب العقل العملي بأربع مراتب بحسب الاستكمال.

يشتمل شاهد آخر لهذا المشهد على إشراقات أثبت من خلالها ملا صدرا

وجود مرتبتين للتجرد في الإنسان تجرد وتروحن عقلي ومثالي. فمن جهة أثبت الشيخ تجرد الصور الإدراكية ومن جهة ثانية أورد برهاناً على تجرد ذات النفس والروح الإنسانية، وردّ على النفوض والمناقشات.

وبعد إقامة البراهين الكاملة وطرح دلائل مقنعة أبدئ تمسكه بالأدلة النقلية وبحث في مسألة حدوث النفوس وأكد تعدد النشآت خلافاً لقول الحكماء، ولم يحصر نشأة الوجود بالنشأة العقلية والحسية.

وقد أبطل المصنف العلامة «قده» وبشكل مختصر التناسخ وحصر النفس الممديرة للبدن في المدير الواحد، واعتبر أن للنفس الإنسانية لكونها من سنخ المملكوت وحده جمعية هي ظل للوحدة الإلهية "بسيط الحقيقة كل الأشياء وتمام الكمالات»، واعتبر أيضاً أن النفس الآدمية ما دام كون الجنين في الرحم درجتها درجة النفوس النباتية على مراتبها، وبين في هذا المقام أموراً كثيرة نافعة في إثبات حشر الأجساد مثل ملكات باعتبار الأفعال القبيحة منها والجميلة تكمن في بطون النفس بعد انفصالها عن البدن وجميم الحواس «لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها».

وبين ملا صدرا أقسام التناسخ واعتبر قسماً منه وهو النسخ والمسخ الملكوتي الحاصل من تجسم الأعمال وتكرر الأفعال جائزاً بل واقع، وأبطل الأدلة المذكورة على وجود التناسخ وأثبت أن هناك مراتب من الجنة والنار للنفوس الإنسانية باعتبار الأطوار الوجودية «وهذا شديد الغموض دركه دقيق المسلك غوره».

وهذا القسم من الشواهد منحصر في ذكر أدلة على معاد النفوس والأرواح في مقام القيامة ومقام عودة الحقائق إلى الأصل.

إن مباحث هذا الكتاب هي خلاصة لمطالب الأسفار والمبدأ والمعاد والمفاتيح. وقد أورد ملا صدرا في هذا الشاهد عدة إشراقات حول عودة الروح وحقيقة السعادة والشقاوة العقلية وتعذيب الأشقياء وإحراز السعداء مراتب السعادة.

مثل: بيان حقيقة العقل بالفعل وتوضيح أن النفس تصل بعد طيّ مراتب الكثرات إلى مقام الوحدة والجمعية، وتشهد في ذاتها جميع الحقائق.

في "الإشراق الثاني" بين كيفية اتحاد الصورة المعقولة مع النفس، بل ويعتقد وحسب براهين عدة أن الصورة الإدراكية تتحد مع المدرك، ويوم القيامة وهو يوم بروز حقائق كل المدركات والصور الحاصلة من نتائج أعمال النفس ولا وجود لها خارج مقام سلطان النفس، وبين أن الإدراك داخل في مقام العلم والتجرد والجسم

الذي تغمره المادة فاقد للإدراك.

أن ما يراه الإنسان يوم القيامة يشهده في عالمه، فبعض النفوس تبلغ درجة الكمال، وبذا يكون بمقدورها أن تشهد جميع الحقائق.

الإشراق الآخر في هذا الشاهد هو في كيفية ارتباط النفوس بالعقل الفعال، فالعقل الفعال، فالعقل الفعال مرتبط بالإنسان بواسطة المدركات التي تشهدها النفس في ساحة ذلك المعقل. وهذا الارتباط يكون بحجم طريقة الإدراك، فكلما كان الإدراك تاماً وكاملاً كان هذا الإرتباط والاتحاد كاملاً، إذن للعقل الفعال وجود في ذاته، ووجود بالنسبة لنا شهدنا فيه صوراً وتأثرنا من مشاهدته.

والإشراق الآخر الذي يعتبر نافعاً جداً في أمر معاد النفوس هو أن الإنسان تنزل من مقام العقل إلى مقام المادة ومن المادة بدأ يتحول إلى مقام التجرد الحيواني والخيالي، ويدخل من التجرد البرزخي إلى التجرد العقلاني انتهاء بالفناء في ساحة الحق الباقي. وكل المراتب التي يطويها في هذا العروج يحمل تبعات أعماله من مرتبة إلى مرتبة أعلى، فالأفراد الذين يجدون كمالهم في الشقاوة يحملون معهم مراتب من هذه الشقاوة والكمل من العارفين يصلون في مسيرتهم التكاملية إلى درجة ومرتبة يضبطون فيها كل الحضرات الوجودية.

«الإشراق الخامس» في أن الإنسان العقلي والإنسان الحسي شيء واحد مبسوط، فالإنسان في مقام التوطن في بلدة التجرد واجد لجميع قوى الإنسان الحسية والمادية، ولكن هذه القوى موجودة بشكل أحادي وصرف بالوجود العقلي، وبعد الظهور في عالم الأجسام تتكثر القوى الأحادية وتختلف مواضع الإدراك، وكل قوة من القوى الإدراكية لها أفعالها الخاصة بها تحشر في مقام الحشر بوجود عريض.

ويبين ملا صدرا في إشراق آخر السعادة الحقيقية وفي إشراق ثانٍ الشقاوة الحقيقية وفي إشراق ثانٍ الشقاوة الحقيقية ودرجات الناس في هذه الشقاوة وتلك السعادة، وخصص الإشراق الناسع للنفوس الناقصة والمتوسطة وسعادتها وشقاوتها، وبحث في كيفية بقاء النفوس الساذجة وسعادة الأرواح الناقصة مثل الأطفال، وناقش كلام الشيخ (أ) والآخرين وأن السعادة والشقاوة لا تنحصران بالسعادة والشقاوة العقلية، وأن للرجود

<sup>(</sup>١) إن الشيخ والآخرين يقولون ببطلان واضمحلال نفوس الأطفال بعد فناء البدن في حين ثبت تجرد الخيال، وكل موجود يرد المرحلة الحيوانية بمعنى أنه يحظى بمرتبة من الإدراك الخيالي تبقن إلى الأبد وليس الأمر في هذه المسألة ما اختاره بعض المتشبئين بأذيال الفلاسفة».

التجردي والأخروي مرتبة أخرى باسم مقام التجرد الحيواني والبرزخي وهي مرتبة وجود معظم النفوس الإنسانية، وبعد بيان هذا التحقيق بحث في كيفية تجسّم الأعمال في باطن النفس ومقال الخيال، وأورد مطالب نافعة جداً في أمر معاد الأرواح.

# المشهد الرابع

فى إثبات حشر الأجسام<sup>(١)</sup> والأجساد.

لقد أثبت ملا صدرا مسألة معاد الأجسام كما صرّح بذلك أهل الشرائع ومنها الشريعة الإسلامية المقدسة.

ولأنه يقول بمرتبة للإنسان غير المقام العقلاني والتجرد الصرف فإنه استطاع أن يضع للإنسان إضافة لمقام السعادة والشقاوة العقلانية والمعاد الروحي، مقام السعادة والشقاوة الجسمانية، لا بل اعتبر أن وجود مثل هذا المعاد في نظام الوجود بأنه لازم وضروري.

ويشتمل هذا المشهد على عدة شواهد.

الشاهد الأول في إثبات النشأة الثانية، وضمّ هذا الشاهد قواعد وأصول متعددة في حشر الأجسام. ففي هذا الكتاب أورد سبعة أصول، وفي الأسفار عشرة أصول، وفي بعض الكتب الأخرى إثني عشر أصلاً، ويبدو أن بقية الأصول تم إدغامها في هذه الأصول السبعة.

وقد أورد فلاسفة الإسلام براهين على هذه الأصول والقواعد منكرين بعضها. إن الوجود الجوهري والحركة الجوهرية والتجرد البرزخي للإنسان في قوس الصعود وكيفية تجسم الأعمال وتصوير النفس بصور مختلفة، كلها من المسائل التي تتداخل تماماً في مسألة المعاد الجسماني وحشر الأجساد وحشر الأرواح على هيئة أجساد. وطبقاً للروايات والآيات المباركة فإن نشأة الآخرة هي نشأة إدراكية وأن عالم المحشر هو عالم الحياة لا موت فيه (إن دار الآخرة لهي الحيوان...).

ومن هنا فإن المحشور في الآخرة هو الإنسان، ولكن بتمام مراتبه الوجودية، وإحدى مراتب الحشر في الآخر الحشر الجسماني للإنسان.

إن الأصول التي قررها ملا صدرا في المعاد الجسماني وإثبات الحشر تشكل

(١) يقول الشيخ وغيره من الفلاسفة بالحشر العقلي فقط، لذا لا معنى لمعاد الأجسام على أساس مبانيهم. إن اعتبار موضوع تخيلات النفوس الفارغة من البدن أجساماً فلكية وهذا ما صرح به الشيخ والفارابي لا يتطابق مع القراعد العقلية.

قواعد قام عليها أساس فلسفته.

وهذه الأصول هي عبارة عن: أصالة الوجود مع المحافظة على وحدة الحقيقة، لذا فإن مراتب وجود الإنسان ليست متباينة مع الوجود في عالم العادة والوجود في عالم العقول والمثل النورية، فالوجود في البدن المعقول والمثل النورية، فالوجود في البدن المادي (بحسب الشكل والمقدار والآثار المترتبة على هذا الوجود) بنحو أن الشخص الذي يرى إنساناً في الذنيا ويراه في الآخرة سيقول في نفسه هذا هو نفس الإنسان الذي وأيته في الدنيا، لكنه فاقد للمرتبة والخاصية اللازمة للمادة وهو معنى الفناء والدثور، وهذا هو الفرق بين الدنيا والآخرة.

إذا وجدت المادة بعينها في الآخرة، ستكون الآخرة دار فناء وليست دار بقاء، إن حقيقة كل موجود بالصورة وليست بالمادة، فالعادة أمر مبهم غير متحصل وغير موجود إلا بالتبعية للصورة، إن التركيب بين المادة والصورة يشكل اتحاداً، وليس لمعادة تداخل في حقيقة الإنسان.

ولأن الاشتداد يقع في حقيقة واحدة عريضة (مثل الإنسان) فإن الإنسان الموجود في الآخرة هو آثار الإنسان الدنيوي مع حفظ هوية المبدأ، دون زيادة أو تقصان، ويترتب كامل أفاعيل الإنسان على الوجود البرزخي، وفي أمر المعاد سلك حكماء المشاتية وحكماء الإشراق وعلماء الكلام بل جمهور من علماء الظاهر طرين الإفراط والتفريط (1).

إن التعدد والتكثر الفردي في الأفراد المادية للإنسان هو من الناحية المادية: ولكن لا لزوم لأن يكون التكثر الفردي للإنسان البرزخي إن في قوس الارتقاء أو في قوس النزول هو من ناحية المادة، كما أن التكثر من ناحية الفاعل وارد ومتحقق. وأفضل دليل على وجوده تكثرات تبرز بحسب صور مختلفة في القوة التخيلية للإنسان، وهناك براهين متعددة على تجرد الخيال<sup>(۱۲)</sup>.

الحمد لله الذي هدانا لهذا وجعلنا أمة وسطأ. وليس الأمر في المعاد كما زعمه جمهور المليين.

إن الآيات والأخبار الواردة في حشر الأجساد والآيدان في الآخرة متشابهة. والمسلم به أن الأبدان الأخراة متشابهة. والمسلم به أن الأبدان الأخروية هي مثل عالم الآخرة غير قابلة للفناء والزوال، وأن الدار الآخرة حسب الفواعد المعلمة والتقلية ليست دار إعداد واستعمال دالدنيا مزرعة الآخرة، والإنسان يشاهد في الآخرة من نتائج أصاله الدنيوية، وهذا دليل واضح على أن الإنسان يتخلص في مسيرة انتقاله إلى الآخرة من المادة الجسمانية (وليس أصل الجسم ومقداره)، وهناك يخلق الله تبارك وتعالى بقدرته الباهرة نفس الأبدان الدنيوية الم قادرين أن نسوي بنانه، يحيها الذي أنشاها أول مرة وهو بكل خلق عليه.

إن الإنسان لقادر على إيجاد كل صورة يشاء في وجود عالم الخيال بصرت إرادته ومشيئته، فاننفوس المستكفية بالذات قادرة خارج محل همتها وسعيها أن توجد موجودات فونقل عن الأولياء ما يدل على ذلك على حدٌ لا يمكن إنكاره،

وبعد أن بيّن ملا صدرا الأصول التي يتوقف عليها حشر الأجسد ذكر في الإشراق الثالث وجوه الفرق بين الدنيا والآخرة وبيّن أن أجساد هذا العالم قابلة لنفرسها على سبيل الإستعداد ونفوس الأخرة فاعلة لأجسادها على سبيل الاستيجاب والاستنزام.

ومي الإشراق الرابع تطرق إلى مسالك الناس في المعاد وخطَّأ القائلين بإنكار حشر الأجساد، وردّ على شبهاتهم وأوهامهم.

وتطرق إلى قول غيات الدين منصور في دفع لروم عدم التناسخ في حشر الأجساد الدنيوية، ثم إلى كلام الغزالي في تجويز التناسخ، وعمل على إبطاله. ونقل عن الشرع أن أمراً يبقئ في الإنسان بعد الموت لا يزول بفساد وفناء البدن، وعدّد الأقوال الموجودة حول هذه العسألة، بينما اعتبر الأمر الباتي بأنه وجود برزخي.

وأوضح في الإشراق الثامن أن الحكمة الإلهية تفتضي بعث الإنسان بجميع قواه وجوارحه. إن النفس بمنزلة طير سماوي له أحنحة ورياش، فالجناحان هما القوتان العلمية والعملية والرياش فيهما هي القوئ، وكل قوة تحشر حسب الحكمة الإلهية، وأن أصل القوى ومحل حشرها باطن وجود النفس، ومحل حشر النفس الناطقة باعتبار فناء مقام سرّ النفس في أحدية الوجود هو انحق تعالى.

وفي الإشراق التاسع بين سبب اختلاف الناس في كيفية المعاد، وأوضح أن كثيراً من الحكماء أحكموا علم المبادى، وتبلذت أذهانهم في كيفية المعاد حتى رضيت نفسهم بالتقليد في هذه المسألة المهمة لغموضها.

#### الشاهد الثاني

ويدور الشاهد الثاني من المشهد الرابع حول أحوال الآخرة من قبيل حقيقة الموت وماهية القبر والعذاب والثواب.

إن منشأ الثواب والعقاب هو تلك الأعمال التي هي مبدأ انبعاث التنقم بالنعم الأخروية أو عذاب النشأة الأخرى، فأصل الأعمال تتحول إلى عذاب وعقاب وثواب هإنما هي أعمالكم تردُ إليكم.

إن الشريعة السمحاء قد بينت جميع دقائق هذا البرهان، ففي القرآن الكريم والأخبار والروايات الواردة ثمة إشارات ونصوص وتوضيحات كثيرة تشير إلى أن

الأعمال هي أساس الثواب والعقاب.

وأما عن ماهية القبر فيقول ملا صدرا إن القبر الحقيقي هو الهيئات الناجمة عن الأعمال والأفعال «والموت وارد على الأوصاف» و«إن المقابر بعضها عرشية وبعضها فرشية» و«القبر إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النيران، والعرش مقبرة أرواح العرشية والفرش مقبرة أجساد الفرشية».

الإشراق الثالث؟ من هذا الشاهد هو في خواص البدن المحسوس وكيفية تركيبه ووجوه الفرق بين هذا البدن والبدن الأخروي. أما الإشراق الرابع، قهو في الإشارة إلى عذاب القبر ووجوه الفرق بين عذاب القبر والبعث وأنواع العذاب والفرق بين الموت هو انتقال من هذا العالم إلى عالم البرزخ والبعث هو انتقال وخروج من الهيئات البرزخية قمن أحب الله أحب الله لقاءه ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه.

الإشراق السادس؛ يتناول حقيقة الحشر وأنواعه، فكل إنسان يحشر حسب أعماله وأفعاله وملكاته الناجمة عن أعماله وتكرار أفعاله. والفرق بين الصور الدنيوية والأخروية هو أن الصور الدنيوية هي بمثابة حجاب وستر بالنسبة للصور الأخروية، ففي باطن هذا البدن الظلماني المادي صورة شبيهة بل عين هذه الصورة لكنها صورة إداكية وعلمية.

وتحدث ملا صدرا في «الإشراق السابع» عن حقيقة أرض المحشر، ففي أرض المحشر، ففي أرض المحشر يحضر الشهداء والأنبياء، وتقام في حضورهم موازين القسط «أرض المحشر هي هذه الأرض التي في الدنيا إلا أنهايتبدل غير الأرض فتمد مذ الأديم» وتبسط «فلا تركى فيها عوجاً ولا أمتاً».

وفي «الإشراق الثامن» بين حقيقة الصراط ووجوه الفرق بين أقسامه، ثم تطرق بعدها إلى مسألة نشر الكتب والصحائف. فالكتب والصحائف وفق مبانيه هي صحيفة وجود النفس باعتبار شمولها على صحائف الأعمال والأفعال. وقسم الكتب إلى عدة أقسام باعتبار الولاية وأطوار النفس المحضورة في الآخرة، ثم تطرق إلى مسألة الحساب والميزان مبيّناً لطائف وأموراً دقيقة في هذا المجال. أما في مجال معنى النفخ فقد بين ملا صدرا وجوه الفرق بين القيامة الصغرى والكبرى(١٦)، وفي

<sup>(</sup>١) لقد تأثر ملا صدرا في هذا المبحث بالعرفاء الذين اشتملت كتبهم على غالبية هذه التحقيقات. وقد جمعها من كتب مختلفة وسردها حسب اعتقاده ورأيه. ففي مقدمة الفصوص تحدث العارف القيصري عن القيامة الصغرى والكبرئ وكذلك بحث في مظاهر الجنة والنار. وقد بيّنا بشكل مفصل =

هذا الجزء من البحث وقَق ملا صدرا بين مباني أهل العرفان وموازينه وتحقيقاته.

كما تحدث ملا صدرا عن حقيقة الجنة والنار وبيّن وجوه الفرق بين جنة الصعود وجنة الهبوط.

رفى ﴿الإشراق الخامس عشرا تناول بشيء من التفصيل أحوال وأهوال القيامة الكبرى، وأورد مواضيع دقيقة حول هذا الموضوع في بيان أقسام الكتب بحسب الأشخاص. وبين في «الإشراق السادس عشر» كيفية خلود أهل النار، حيث تبع محيى الدين وذكر أن العذاب سينقطع عن الكفار بعد مدة طويلة، وجاء بدلائل على ذلك، وقد ناقشه الحكيم السبزواري في المحشى حول هذه المسألة. إن دلائل ملا صدرا في هذا المجال غير متفنة إلى حدّ ما، فهي ليست سوى خطابات عرفانية وذوقية، لذا فهو عدل عن قوله هذا في العرشية. فدلائله مثل القسر لا يدوم، سبقت رحمته غضبه على البست متقنة كفاية ، فإذا ما وقعت الصور الكريهة والملكات الحاصلة من الكفر والفجور في باطن الروح الجوهرية، وتحولت النفس إلى هذه الهيئة في باطن الذات، تصبح مصدراً للعذاب والسير في الصور المؤلمة الكامنة في باطن ذات النفس، وهذا ما يجعله في حركة دورية من العذاب، وصاحب النفس معذَّب ما دام أصل النفس موجود. وحول ما قيل في وجه الانقطاع •ولكل موجود غاية يصل إليها، فإذا ما طابقت الصور عين ذات النفس فإن غاية وجود أهل العذاب من الكفار الذين تتبدل وجهة نفوسهم النورانية إلى نارية هو تذوق العذاب ويؤيده الحديث الإلهى: اخلقت هؤلاء للجنة ولا أبالي، وهؤلاء للنار فلا أبالي، إن الرحمة الإلهية التي تسع كل شيء هي رحمة عامة تشمل الوجود وليست رحمة خاصة تشمل أهل الإيمان. إن غاية وجود أهل الكفر والنفاق الحشر مع الأسماء القهرية، وفي باطن هذه الأسماء الرحمة مستورة، واستمرار وجود العذاب وهو بسبب بقاء الكفار والفسّاق يعتبر إلى حدّ ما نتيجة هذا الاسم، وما قاله بعض أهل التحقيق وتبعه المصنف وغيره، خال عن التحصيل.

إن اعبارة سبقت رحمته غضبه لا تتنافئ مع خلود عدد قليل في النار، لأن المخلّدين في النار هم في كمال القلة والندرة قياساً بأولئك الذين مآلهم الرحمة<sup>(١)</sup>.

هذا المبحث في شرحنا على مقدمة القيصري، وبحثنا ذلك وفق مسلك ملا صدرا.

فشرح مقلعة القيصري» (١٣٨٥) هـ. ق . عود الروح ومظاهرها إليه تمالن ص (٤٦٤ ـ ٥٨٦). الفصل التاسم ص (٥١٦ ـ ٥٣٥) فإن للجنة والنار مظاهر في جميع العوالم».

<sup>(</sup>١) لقد عرضنا في حواشينا على هذا الكتاب وتعليقنا على المظاهر الإلهية ومبحث المعاد وشرح حال =

إن كلمات محيي الدين في هذا الباب كلمات خطابية نوعاً ما، ولم يأت المصنف لعلامة بكلام مقبول في مقام إثبات ما يعتقد به محيى الدين.

أما الشاهد الثالث من المشهد الرابع فهو في بيان مراتب العوالم الوجودية وسبب تنزل الإنسان من عالم الربوبية إلى عالم المادة. إن القوس النزولي للإنسان من عالم الربوبية إلى عالم المادة. إن القوس النزولي يستلزم تحصيل من عالم الربوبية هو معراج تحليلي، والقوس الصعودي الذي يستلزم تحصيل الكمالات وسعة وجودية وتشكيل قوس أتم من القوس النزولي هو معراج تركيبي. إن منشأ حشر الإنسان مع الملائكة المقربين والعقول الطولية والعرضية والملائكة البرزخية هو تحصيل أعمال وملكات تناسبهم. وفي هذا الباب أجرئ ملا صدرا تحقيقات أساسية.

الله الملاتكة تسوق العباد إلى منازل الرحمة أو العذاب، ﴿وجاءت كل نفس معها سائق وشهيد﴾(١).

وفي «الإشراق الخامس» بين ملا صدرا وجوه الفرق بين مراتب أهل الجنة وأهل السعير افريق في الجنة وفريق في السعير وفريق في جوار الله وحضرته ﴿في مقعد صدق عند مليك مقتدر﴾.

وتناول في الإشراقات التالية مواضيع أخرى مثل: كيف يمكن للصور الأخروية أن تصبح قائمة بمحلها وموضوعية لها أمر يشبه المادة الحاملة لهذه الصور، ويجيب ملا صدرا أن للصور الأخروية قباماً صدورياً على مبادئها، ثم اعتبر مبدأ الصور شبه هيولئ للصور الأخروية.

واعنبر ملا صدرا أن شرط الولوج في ملكوت العالم ومراتب الآخرة هو الولادة مرتين، ثم تناول مسألة كيفية تجسّم الأعمال وتعيين محل الآلام مبيّناً أن في أتواع العذاب الأخروي تمتد حرارة نار الحرمان وحرقة الابتعاد عن الحق والعذاب المستحصل من صور الأفعال والهيئات، تمتد من باطن الذات إلى القوى الباطنية والظاهرية.

ملا صدرا وآراته الفلسفية، عرضنا بشيء من التفصيل لمناقشات حسب ملا صدرا ومحيي الدين.
 ويوافق «المثنوي» وكثير من أهل العرفان محيي الدين في هذه العقيدة.

إن ما ورد في الآبات والروايات من إشارات إلى المعذب والمنعم محمول على ما بيّناه «ولعمري قل من يهندي إليها سبيلاً».

وفي «الإشراق التاسع» تحدث عن حشر باقي الحيوانات، وبيّن باختصار سبب حشر جميع الموجودات حتى النباتات والعناصر.

كما أن القوى الظاهرية والباطنية للإنسان تصبح محشورة بباطن وجود النفس وروحها الخفية، فإن النفس تعود وترجع بموت جيشها وهو «ربّ النوع»، ومن هنا فإن جميع الموجودات ترجع إلىٰ أمير جيوشها(١٠).

كما بين ملا صدرا في االإشراق العاشر» أن للإنسان تنوعاً في باطنه بحسب أفعاله، فالتنوع الظاهري ناتج عن التنوع الباطني، وأن تنوع الخاطر في الإنسان عن التجلّى الإلهي من حيث لا يشعر.

وتناول «الإشراق الحادي عشر» مسألة أي الأجسام يحشر في الآخرة مع الأرواح وأنها لا يحشر؟. وأوضح المؤلف أن الجسم الذي تتصرف فيه النفس ويكون ظل الروح تابعاً صرفاً لها لا يفارق الروح يحشر مع النفس، أما الأجسام المشفّة التي يوجد هاهنا ومن التي يسمى بالوح الحبواني فإنه من الدنيا وإن كان شريفاً لطيفاً بالإضافة إلى غيره ولهذا استحيل ويضمحل سريعاً ولا يضمن حشره إلى الآخرة.

إن الأجسام الأخروية وبحاسة مشابهة لها يجب أن تشاهد وتدرك لوجود السنخية بين المدرك والمدرك واتحاد العاقل والمعقول والحاس بالمحسوس.

# المشهد الخامس

المشهد الخامس من كتاب «الشواهد» لملا صدرا في النبوّات والولايات. ويشتمل هذا المشهد على شاهدين لكل منهما إشراقات.

ويتضمن الشاهد الأول بيان مقام الإنسان ودرجته الوجودية بين سائر أبناء جنسه، ووجوه الفرق بين أفراد بني البشر.

وقد بحث ملا صدرا في هذه المسألة على طريقة أهل الإشراق والمتصوفة وأصحاب الآراه. وقد بين هذا الحكيم العالي الشأن في مباحثه السابقة أن للإنسان درجات مختلفة ومتعددة من الفعليات، وإحدى هذه الدرجات هي درجة الرجود في عالم المادة، وهذه المرتبة أنزل مراتب الوجود، والدرجة الثانية هي الوجود في عالم

 <sup>(</sup>١) لأنه يرجع كل شيء إلى أصله، وقبل: النهابات هي الرجوع إلى البدايات، ﴿إِنَّا لَهُ وَإِنَّا إِلَيهِ راجعون﴾.

البرزخ والخيال المترفعة عن المادة وهي من مراتب الآخرة، والمرتبة الثالثة هي الوجود العقلي والروحي الصرف والمحض، وعبّر عنها بجنة العقل.

إن الإنسان في مقام الاستكمال بمقدوره أن يبلغ أعلى درجات الملائكة ويشاهد جميع الحقائق في ذلك العالم، فكيف إذا ما فني في مقام أحدية الوجود وشهد جميع الحقائق في الحضرة الإلهية ورأى في نفسه الملائكة والعقول الطولية والعرضية جزءاً من وجوده.

إن الإنسان البالغ حد الكمال ملتئم من عوالم ثلاثة من جهة مبادىء إدراكاته الثلاثة قوة الإحساس وقوة التخيل وقوة العقل، وكمال الكمال في الإنسان هي صيرورة الشيء بالفعل فكمال التعقل في الإنسان هو اتصاله بالملأ الأعلى ومشاهدته ذوات الملائكة المقربين وله رتبة الخلافة الإلهية واستحقاق رئاسة الخلق فيكون رسولاً من الله يوحى إليه ومؤيداً بالمعجزات.

وقد برهن ملا صدرا على ذلك ووقّق بينها وبين القواعد الذوقية والكشفية ومسلك أهل الرأي.

وشرح حقيقة الإنذار والإخبار بما وقع وما يقع وييّن وجوه الفرق بين الإيحاء والإلهام وطريقة اتصال النبي بعالم الوحي وعالم القضاء الرباني وقراءة الكتب الإلهية وماله مدخلية في الإدراك وكشف الحقائق، وعلّة إيجاد المدينة الفاضلة.

واستشهد في بيان هذه الأمور بآراء الحكماء مثل شيخ المشائية والمعلم الثاني وذلك بأسلوب جميل، ومزج بعض هذه المسائل بأفكار أهل العرفان.

إن كلمات العرفاء في هذا العبحث أتم وأكمل. إن مأخذ علم الأنبياء من أولي العزم هو الحضرة الأحدية ومشكاة ولاية خاتم النبيين (義)، ويمكن أن يتصل ولي من الأولياء أيضاً بهذه المرتبة بل من العمكن أن يصبح منشأ وحي وإيحاء.

وقد بيّنا هذا العبحث بشكل كامل ومطابق للآيات الشريفة والروايات العتواردة في شرحنا علىٰ مقدمة «الفصوص»<sup>(١)</sup>.

وقد أشار المصنف العلامة إلى صلب الموضوع وقال: •حتى ينتهي الأمر إلى الأمور المحتمية القضائية والأسماء الإلهية. لأن منشأ الوحي والتصرف التشريعي والتكويني للولي والنبي هو أسماء الحاكم على مظاهر الأنبياء والأولياء، وأن جذور وأصول الأسماء الإلهية الحضرة الأحدية السرمدية.

<sup>(</sup>١) • فشرح مقدمة القصوص، (١٣٦٥) هـ .ق، الفصل الناسع، ص(٤٥٦ ـ ٤٤٨).

وخصص «الإشراق الثامن» للتحقيق في ما ورد في الشريعة من وصفه تعالىٰ نفسه بالتردد وسائر ما يجري هذا المجرى من التغيرات التي عليها بناء الشرائع.

وفي «الإشراق التاسع» أشار إلى أن النبي جالس في المحدّ المشترك بين عالم المعقولات وعالم المحسوسات. أما في «الإشراق العاشر» فقد عدّد الصفات التي لا بد للرئيس الأول أن يكون عليها، وهذه الصفات تنطبق على الإمام المعصوم لا غير «مطابقاً للقواعد الإمامية». وقد تأثر محيي الدين وعدد من أكابر العرفاء (١) في هذه المسألة من القواعد الإمامية.

#### الشاهد الثاني

وفي الشاهد الثاني وفيه إشراقات أورد أدلة على وجود النبي وضرورة القوانين الإلهية ولزوم إطاعتها. وفي الإشراق التالي بين حكمة السياسات والحدود، وأوضح سرّ تشريع الأحكام الشرعية من عبادات وسياسات وحدود ومناكح وكل ما ورد في كتب الفقهاء من أول باب الطهارة إلىٰ آخر باب الحدود والديات، وقد وردت هذه المسائل مفضلة في كتب الشيخ وآخرين.

وتضمن «الإشراق الرابع» بيان الفرق بين النبوة والشريعة والسياسة. أما في الإشراق التالي فقد تناول أسرار الشريعة وفائدة الطاعات. وفي «الإشراق السادس» بين بشكل مختصر منافع بعض العبادات. وجاء «الإشراق السابع» في ضابطة يعلم بها كبائر المعاصى عن صغائرها.

وأكد في االإشراق الثامن؟ أن للشريعة ظاهراً وباطناً وأوّلاً وآخراً، وأن لكل حقّ حقيفة، وبيّن في هذا المبحث سرّ انقطاع الوحي ودوام الولاية مطابقاً لما في مسفورات العرفاء والأخبار الواردة عن أهل العصمة والطهارة.

وقد بيّن ملا صدرا ضمن تبيان مطالبه ومواضيعه عقائد أهل التوحيد مورداً أدلة نقلية، وأشار إلى أن اسم الولي والوارث لا ينقطع لأنه من الأسماء الإلهية، على

<sup>(1)</sup> قال أبو الملاء هفيفي أستاذ التصوف في الاسكندوية وتلميذ تبكلسون في تعليقاته على قسم الولاية في «القصوص»: إن الشيخ في هذه المقامات تأثر بالقواعد الإمامية وأخبار الشيخة. إن تعليقات الخفيفي على الفصوص. طبعة القاهرة، ص (١٩٦١) غفلت عن أن كلمات محيي الدين مأخوذة من الروايات التي تناقلتها العامة عن مسالكها عن الرسول الأكرم (ص)، وأن المتعصبين من علماه العامة لم يعملوا بهذه الروايات، بينما اعترف بها المنصفون. إن مسألة الولاية وأحكامها وفروعها لا تنظين إلا على القواعد الإمامية.

عكس النبوة التي ينقطع زمانها لأن لها جهة خلقية وتشريعية .

ثمة تحقيقات كاملة حول هذه المباحث مسطورة في كتب أهل الله، كما أننا فصّلناها في شرحنا على مقدمة والقصوصراء<sup>(١)</sup>.

وقد لوحظ في مخطوطة الشواهدة المحفوظة في المكتبة المركزية أن هناك عنوان «الإشراق العاشر» بعد انتهاء مبحث الإشراق التاسع والظاهر أن الكتاب ختم في هذا الموضع أي بعد عنوان الإشراق العاشر، وإلى هذا جف قلمه الشريف والظاهر أنه أنم مطالب هذا المتبهد.

هذا مختصر حول كتاب الشواهد الربوبية في المناهج السلوكية ولعمري أن الخوض في أمثال هذا المصنف صعب مستصعب لا يحتمله إلا الحكيم المتضلح والمتألف الذي ارتاض نفسه بالرياضات العلمية والمباحث الدقيقة الذوقية، ﴿والله يقول الحق وهو يهدي السبيل﴾.

 <sup>(</sup>١) انظر المصنف؛ على مقدمة القبصري (١٣٨٥) هـ. ق، من الفصل الثامن حتى الفصل الثاني
 عشر، من ص (٤٣٦) إلى ص (١٥٠٠)، وقد حوت تحقيقات مقصلة في باب النبوة والولاية.

# مصادر ملا صدرا العلمية

نعل البعض يعتقد بأن الكتب الفلسفية والعرفانية التي اتخذها ملا صدرا مصادر علمية له لم تعد في متناوئنا اليوم، إن المحقق والمصنف قد اهتدئ إلى جميع المصادر العلمية التي استند إليها ملا صدرا في آثاره ومؤلفاته لا سيما كتاب والأسفار، الفريد من نوعه باستثناء رسالتين صغيرتين للقدماء أشار إليهما في سفر النفس من الأسفار وبعض آخر من مؤلفاته (1). ونيس هناك موصوع أو مبحث واحد مجهول المصدر في مؤلفات ملا صدرا.

ومن الكتب الكلامية المعروفة التي استند إليها ملا صدرا في علم الكلام كمصادر، ندكر على سبيل المثال «شرح المقاصد» و«المواقف» و«شروح التجريد» للعلامة الطوسي من قبيل الشرح القديم وشرح القوشجي وشرح العلامة والحواشي اللعلامة الضوية والخفرية والخفرية والخواشي الثلاثية للدواني «القديم» الجديد» الأجداء وحواشي اللشتكي وغيرها من الكتب الكلامية من قبيل آثار ومؤلفات الإمام الفخر الرازي (١) في الكلام والفلسفة، وآثار الغزالي في الأخلاق والعرفانيات فجواهر القرآن» وفإحياء للشيخ العنوم» ومن كتب الأقدمين أكثر ما لفت انتبامه واهتمامه «الأثرلوجيا» للشيخ اليوناني، حيث استفاد من هذا الكتاب في مسائل مهمة مثل حركة الجوهر واتحاد العاقل وانمعقول ومسألة علم الحق وبعش المسائل المتعلقة بالمعاد الجسماني واتحاد النفس بالعقل الفعال ووحدة الوجود، وقد أشار إلى ذلك بوضوح ودون أي تستر في كل كتبه العلمية.

إن معظم التحقيقات العلمية لملا صدرا حول أفكار وآراء القدماء استُند فيها إلى \*الأثونوجيا»، ومصادرها موجودة، وهذا الكتاب الفريد هو من أهم مصادر ملا

<sup>(</sup>١) وفي مسألة الجواهر والإعراض ورسالة الحركة استند ملا صدرا إلى عبارات جماعة كبيرة من قدماء اليونان في إثبات الحركة الجوهرية، واستشهد بها. ومثل هذه المصادر لم تكن في متناول عامة الفضلاء، وهذا دليل على كمال إنصاف ملا صدرا الذي أشار إلى أسماء هذه الكتب والمصادر بدقة تامة واحترام كامل.

 <sup>(</sup>٢) لقد عرض ملا صدرا مفصلاً في نفسيره للقرآن الكريم و شرح أصول الكاني، إلى مقائد وآراء المتكفمين، ولم يتطرق في الكتب الفلسفية والعرفانية إلى مباحث الكلام بهذا المقدار.

صدرا العلمية، وأكبر دليل على ذلك كثرة وتعدد استناده إلى هذا الكتاب كمصدر وافتخاره بقدرته على استنباط كل هذه المعارف من الأثولوجيا، وهذا ما من شأنه أن يبيّن إنصاف ملا صدرا، ويمكن القول أن ملا صدرا يستحيل أن يكون قد استفاد في تحقيقاته العلمية الدقيقة والرقيقة من مصدر أو شخص دون ذكر اسمه.

لذا ومن هذا المنطلق نراه قد صرّح بأنه استفاد من العرفاء والأقدمين من حكماء إيران الغابرة في مسألة وحدة الوجود، واتخذ من كتب اليونانيين القدماء مصادر له في مسألة الحركة في الجوهر، كذلك أورد أسماء مصادره في رسالة الحركة والجواهر والإعراض والأسفار في مقام بيان فناء واندثار العالم، وحمل مسلكه بعضاً من الكلمات التي تفتقر لدلالة صريحة على غايته ومراده. كما أنه استند في تحقيقاته الواسعة حول تجرد الخيال والمعاد الجسماني وتجسم الأعمال إلى خطابات وكلمات كبار العرفاء وخاصة محيي الدين وجزءاً من تحقيقات شيخ اليونانين في الأثولوجيا، هذا الكتاب الذي اعتبر ملا صدرا كما غيره من العلماء أن كاتبه المعلم الأول أرسطو.

ومن المراجع والمصادر الأخرى التي استند إليها ملا صدرا في تحرير خطاباته وليس في تحقيقاته العلمية السامية، كتاب الخوان الصفاء. وقد كان هذا الكتاب في عصر ملا صدرا في متناول المفكرين المنتبعين، ولم يكن ممكناً أن يستفيد منه ملا صدرا سراً دون أن يفهم أحد ذلك (١).

ومن المصادر العلمية الأخرى لملا صدرا كتب الفارابي وشيخ الإشراق والشيخ الرئيس ومقرريهم ومحرريهم، وقد أشار ملا صدرا إلى ذلك بوضوح تام، وكتب على بعض هذه المصادر والمراجع شروحاً وتعليقات.

كما أن كتب أحاديث الشيعة في المسائل المتعلقة بالتوحيد والمعاد ومباحث النبوات والولايات والمعارف الحقة والتفاسير تشكل مصادر أخرى واضحة استند إليها ملا صدرا، واستند أيضاً في شرح أصول الكافي إلى أخبار الشيعة وكتبهم المدوّنة في أصول العقائد.

وقد بدا واضحاً في تفسيره للقرآن الكريم اطلاعه الكافي والوافي علىٰ مسالك العامة والخاصة وإحاطته بأقوال المفسرين من العامة والخاصة .

ومن المصادر المهمة التي استند إليها ملا صدرا كتب «ابن عربي» وأتباعه

لقد استفاد ملا صدرا من آثار عين القضاة الهمداني، كتاب ازيدة الحقائق، . . . و اكار السهروردي،
 صاحب العوارف، و الثار هز الدين الكاشي، والمتقدمين والمتأخرين من العرفاء.

أمثال «القونيوي» و حمزة الفناري، و ملا عبد الرزاق الكاشاني، وآثار «ابن تُركه الأصفهاني، وآخرين غيرهم. ويُورد ملا صدرا اسم الشيخ وأنباعه بكل احترام وإجلال وتقدير لما يكنه للشيخ الأعرابي من احترام كبير يفوق سائر الحكماء والعرفاء.

لقد كشف ملا صدرا للعيان عن كامل مصادره ومراجعه ولم يخف شيئاً منها بوجه من الوجوه.

وعلى سبيل المثال نقول إن ملا صدرا اطلع على الأثولوجيا ووقف على آراء أتباعه وأثرابه دون أن تتلون تحقيقاته بلون كل تلك التحقيقات الواردة في الأثولوجيا.

لقد برز ملا صدرا ونشأ وترعرع علمياً في زمن كان فيه الاساتذة والمفكرون يجدون أنفسهم في ميدان العقائد المعروفة لبس إلا ، وكانوا يقرّون إلى حدّ ما مباني حكماء المشائية ، وقد استقر ملا صدرا في مرتبة أعلى من مراتب معاصريه ، وأصبح بمثابة المشرف على عقائد القدماء وآراء المتأخرين ، حيث أوجد مسلكاً جديداً وسطر آثاراً جليلة في المسائل والأمور الإلهية لا يمكن لأحد أن يباريه فيها أو ينافسه عليها .

وقد اكتشفت روح التحقيق لديه همزات الوصل بين العديد من المسائل العلمية التي تتوقف جميع المباحث الإلهية العالية عليها، واستدل على ذلك ببراهين متعددة ومشارب مختلفة.

وهذا ما دفع ببعض المقلدين غير الضليعين بالمباني الحكمية إلى الاعتقاد أنهم اكتشفوا مصادر صدر المتألهين المختارة، وقالوا إن ملا صدرا لم ينشىء مسلكا خاصاً به في الفلسفة، وجير تحقيفات الآخرين باسمه. إنهم حقاً ليسوا من المدركين للمباني الفلسفية، ويدعون بغير حق حنكتهم بالمعارف الحكمية.

إن تخصص ملا صدرا في الفلسفة استلزم منه عمراً كاملاً قضاه بالمطالعة والبحث والتحقيق.

كما أن المباني الخاصة بملا صدرا هي عبارة عن مباحث دقيقة وتحقيقية، بحيث إننا لو افترضنا وجود بعض منها في كتب الأقدمين أو في آثار العرفاء، إلا أنها لم تكن بسبك علمي مبرهن ومستدل، فقبل ملا صدرا وقف كبار المحققين من الفلاسفة والحكماء أمثال الفارابي والشيخ والخواجة وشيخ الإشراق، وقفوا عند هذه المسائل والموضوعات، لكنهم برهنوا أحياناً على بطلان مثل هذه العقائد.

لقد أصر ملا صدرا على تبيان جذور تحقيقاته في كلمات وخطابات القدماء والعرفاء، فهو بعقد مثلاً في مبحث الحركة الجوهرية أن جميع القدماء اعتقدوا بهذا القول، ولكن ما نقله عن القدماء في هذا المبحث ظواهر غير مستدلة بل ويمكن حملها على خلاف مراده.

إن بعض الفروع المهمة التي يقيمها ملا صدرا على تحقيقاته الحاسة هي حقاً محيرة لأهل الفن. ففي باب علم النفس لكتاب «الأسفار» وردت ساسلة من المواضع مبنية على الحركة في الجوهر، ولكن ترتيب هذه الفروع وبيان التحقيقات المجميلة في مختلف المسائل المتعلقة بالنفس بالشكل الذي بيته ملا صدرا لا نظير له في عالم العلم. كما أن سائر المباحث الفلسفية من قبيل مبحث العلم وتجرد الخيال وغير ذلك من الأمور العامة قد طرحت على بساط البحث والتحقيق بشكل أو بآخر في كتب ملا صدرا بحيث إن المحقق في المشارب الفلسفية المختلفة والمتبحر في عقائد المشائية والإشراق والعارف والمحقق في علم الكلام إذا ما أرادوا المقارنة بين كلمات ملا صدرا وتحقيقات الأخرين لصدقوا أنهم نو وضعوا كل المحققين الإسلاميين في كقة وملا صدرا في الكفة الأخرى لكانت كفة هذا الحكيم المحقق هي الأرجع.

ثمة مسألة يجب الاعتراف بها وهي أن ملا صدرا نقل كثيراً من المباحث الفلسفية والعرفانية التي ليست من اختصاصه عن الآخرين دون ذكر المصدر. والبعض استغل هذه المسألة وأوردها في كتبه كمستند. إن عملاً كهذا كان رائجاً بين المحققين والمفكرين، ولم يكن يُعدّ من العيوب، وهذا الأمر كان ملحوظاً في كتب الفقه والأصول أكثر من سائر العلوم الإسلامية.

إن لملا صدرا سبكاً خاصاً به في بيان وتقرير المباني الحكمية وفي سرد المواضيع الفلسفية في كتبه، وهذا ما يميّزه بشكل عام عن الآخرين، فهو يمتلك قوة إبداعية خلاقة لم يشهد أحد نظيراً لها بين مؤلفي مختلف الفنون. فبعض مقالاته في النثر اعتبرت نوعاً من الشعر الفلسفي العالمي(١٠).

إن مصادر ملا صدرا في التفسير والحديث التفاسير التحقيقية للقرآن، ففي هذا العلم يعتبر ملا صدرا مفسراً جامعاً ومحيطاً بأقوال المفسرين الإسلاميين من تفاسير

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة الأستاذ جلال الدين همائي على فشرح المشاهرية الذي نشره هذا الحقير. يقول المرحوم العلامة محمد رضا المظفر أحد كبار كتاب هذا العصر، في «مقدمة الأسفار»: وهو كاتب موهوب لم نعهد له نظيراً في عصره وفي غير عصره.

عرفائية مروراً بالتفاسير التي كتبت في العلوم العربية وانتهاءاً بانتفاسير التي وردت في الأخبار المرويّة عن أهل بيت العصمة والطهارة عليهم السلام حول القران. أما في الحديث فقد رجع إلى أكثر كتب الحديث، وإلى أقوال الستكامين في الأصول والعقائد استند في شرح أصول الكافي، وبحث بشيء من التفصيل في تحقيقات جميع المحققين في بسط وشرح أصول عقائد المتكلمين والمسائل المطروحة حول الآبات القرآنية وأصول العقائد الإسلامية.

#### 安保排

إن طريقة التحرير والتحقيق لدى ملا صدرا مميزة بين تحقيقات الآخرين مثا يمكّن المستأنس بأفكاره من التمييز بين كلماته وكلمات الأخرين، وهده ميزة اختصّ بها ملا صدراً.

إن أول شخص كان ينوي أن يخطيء ملا صدرا ريذمه بصورة مباشرة المرحوم السيد ميرزا أبو الحسن جلوه ١٣٦٧ هـ. ق. وذلك خلال حلقات تدريس المراجع العلمية لملا صدراء وفي عصرنا أيضاً حاول المرحوم السيد ضباء الدين ذري هروه وعدد من الفضلاء المعاصرين الذين لا أتصور أن يحسبوا أنفسهم من المتفلسفين حاولوا وبكل إجحاف وجهل اتهام ملاصدرا بسرقة بعض الخطابات والمواضيع العلمية.

عمل السيد ميرزا أبو الحسن جلوه في الأدبيات وعلوم الرياضيات السبيطة في المدارس القديمة فترة تتراوح بين سبعين وثمانين عاماً، وكان في الإلهيات يميل إلى طريقة الشيخ، وكان يتخصص في فلسفة الشيخ، وكان مبتدءاً في المعات الشيخ بشكل مبسط، لكنه لم يتخصص في فلسفة الشيخ، وكان مبتدءاً في العرفانيات التي تعتبر من مقومات فهم كلمات ملا صدرا.

وقد لمس أساتذتنا أن جلوه كان يريد معارضة المرحوم السيد محمد رضا في العلميات. وكان السيد محمد رضا (م ١٣٠٦) المتخصص في العرائيات والإلهيات قد بدأ بتدريس فلسفة المشائية وهي اختصاص المرحوم جلوه، وقد برع في ذلك حتى أن الطلاب الأفاضل رجحوا فلسفته على جلوه من حيث سعة الإطلاع وكثرة التحقيق وحسن الإدراك، إلا أن السيد ميرزا أبو الحسن لجأ إلى تدريس «شرح القصوص» وامفتاح الغيب في العرفان، لكنه عدل عن ذلك من الصفحات الأولى لهذه الكتب لأنه لم يفلح في التدريس، كما أجرى مناقشات حول كلمات السيد محمد رضا في شأن وحدة الوجود، وقد رد الأخير على هذه المناقشات، وجاء هذا الرد في رسالة له طبعت حول وحدة الوجود، إن عدم تخصصه في فلسفة الشيخ بدا واضحاً للعيان من مناقشته للحركة في الجوهر واتحاد العاقل والمعقول ووحدة

الوجود. وما جعله يطرح مثل هذه المناقشات عدم تخصصه وعجزه عن الإبداع في العقليات.

أما أولئك الذين اتصفوا بسعة الفكر وقدرة التحقيق والتخصص في كلمات ملا صدرا، أمثال الحكيم المؤسس السيد على المدرس والعارف المتأله السيد محمد رضا الأصفهاني القشمثي والحكيم السبزواري والشيخ القزويني والشيخ النوري وعشرات المحققين، كل هؤلاء رجّحوا ملا صدرا في العلوم الإلهية على جميع حكماء المشائية بما فيهم الشيخ الرئيس مؤسس فلسفة المشائية في الإسلام وشيخ الإشراقين.

لقد خضنا في الحواشي والتعليقات التي كتبها المرحوم جلوه على الكتب الفلسفية، ولم نرّ تحقيقاً علمياً واحداً دالاً على أن المرحوم كان من أصحاب الرأي والراسخين في هذه المسائل، على عكس السيد علي الحكيم والسيد محمد رضا وملا عبد الله الزنوذي والحاج ملا هادي السبزواري، فلكل منهم تحقيقات عظيمة في بيان وتقرير الفلسفة على طريقة ملا صدرا. وأن أعتقد بوجوب السعي للحصول على جميع المصادر والمراجع التي اعتمدت في التحقيقات حول العلوم الإسلامية لمعرفة مدى اعتماد كل محقق ومفكر على نفسه في تحقيقاته. إن البحث في العلوم بشكل مبهم وغامض لا يمكن أن يشمر شيئاً، لأن على كل شخص متتبع لأي علم كان وعلى كل ناقد لأي فن كان أن يكون متخصصاً في ذاك العلم أو في هذا الفن لكي يتجنب الإنزلاق في متاهات خطيرة. إن مدارسنا العلمية إذا ما اعتمدت منهاجاً يضم سبل بحث جديدة ومرتكزة على تبحر القدماء سيكون لها طعم ولون آخران.

\* \* \*

لقد تصور علماء الغرب أن الفلسفة الإسلامية قد اكتملت بواسطة الشيخ الرئيس، وأن تلامذته شيدوا مبانيه وعملوا على نشرها في بلاد إيران. أما الغزالي فقد قال بعدم صحة مباني الشيخ ورد على كلماته وخطاباته، وهذا ما دفع بابن رشد الاندلسي للرد على الغزالي. كما اعتبر البعض الخواجة الطوسي عالماً رياضياً، فيما اعتبره البعض الآخر تلميذاً مدافعاً عن هذا المكتب ومروجاً لمسلك الشيخ الرئيس (١١)

<sup>(</sup>١) إن سبب خطأ هؤلاء المفكرين عدم تبحرهم وتمكنهم في المتون العالية للفلسفة الإسلامية، ومن هنا قال البعض أن مؤرخ الفلسفة يجب أن يكون فيلسوفاً. قال المفكر المصري المعاصر يوسف كرم في مقدمة العقل والوجود، طبعة ١٩٥٦ القاهرة، ص ١: إذ إننا نعتقد أن مؤرخ الفلسفة فيلسوف أيضاً، وإنه لا يليق به أن يضع نفسه موضع البيغاء ويقصر همته علن حكاية أقوال الفلاسفة دون عناية بتدبرها والحكم فيها. . . .

ووقف بوجه مخالفي الفلسفة وكشف عن مغالطات الفخر الرازي وكل من خالف الفلسفة.

وهذه الجماعة لا تؤمن بظهور فيلسوف باسم شيخ الإشراق بعد الشيخ، وأن هذا الفيلسوف كان له أثر كبير في تأسيس الفلسفة الإشراقية والتبليغ لها، وأنه وفض كثيراً من العباني الحكمية للشيخ، حتى أن بعض آراته ومعتقداته قد تركت أثراً عميقاً في أفكار أتباع الشيخ الرئيس، كما أنه أبطل نهائياً بعض آراه المشائية. إن الخواجة الطوسي كان من جملة الذين أبدوا اهتماماً كبيراً بفلسفة الإشراق، ويعتقد جمع من المحققين أن شرح العلامة الشيرازي على حكمة الإشراق مستنبط من دروس المحقق الطوسي. ومن المتأثرين أيضاً بأفكار شيخ الإشراق العلامة الشيرازي تلميذ الخواجة في الفلسفة والطب. لقد كان العلامة الشيرازي استاذاً ماهراً في فلسفة المشائية والإشراق والطب والمنطق والرياضيات والمفلك، وهو يفوق الفخر الرازي والغزالي في هذه المعلوم. إن شرحه لقانون الطب من أفضل الشروح، وكان حكيماً راسخاً وصاحب رأي ومتبحراً في التحقيقات الفلسفية «فلسفة المشاء والإشراق» ولم يبلغ والعذالي والفخر الرازي مقامه ومرتبة في الفنون الحكمية.

إن المتبحر في مباني الفلسفة الإسلامية لا يمكن أن ينكر التحوّل الكبير الذي طرأ على الفلسفة الإسلامية نتيجة آثار وآراء شهاب الدين السهروردي<sup>(١)</sup>.

ومن جملة الأشخاص الذين يجلّون عقائد وآراء شيخ الإشراق الفليسوف الكبير في العهد الصفوي السيد المحقق الداماد الذي تأثر كثيراً بشيخ الإشراق.

ولا يمكن لأحد أن ينكر أو يتجاهل تأثير أفكار شيخ الإشراق على آراء الفلاسفة الذين جاءوا بعده، فهو لا يقل شأنا في التحقيقات الفلسفية عن الشيخ الرئيس. إننا ومن منطلق بحثنا في آراء وعقائد الفلاسفة والعرفاء الإسلاميين نؤمن أن أفكار شيخ الإشراق كانت سبباً في تحوّل كبير طرأ على الفلسفة الإسلامية، وأن الكتب التحقيقية لملا صدرا الشيرازي هي محل بروز بعض أفكاره ومعتقداته.

لقد بيّنا في شرح حال ملا صدرا وآرائه الفلسفية (٢) ومقدمة شرح المشاعر

<sup>(</sup>١) لقد اهتم عرفاه الإسلام بشيخ الإشراق وأفكاره اهتماماً كبيراً، فقد ورد اسم شيخ الإشراق في التمهيد القواعدة الأبي حامد ابن تركه وفشرح تمهيد ابن تركه الأحد أحفاد أبي حامد. كما أن شارح «المفتاح» حمزة الفناري صاحب كتاب المصباح الأنس» نقل في مباحث عالم المثال عن تحقيقات هذا المحكيم المتأله.

<sup>(</sup>٢) طبعة مشهد ١٣٤٢ هـ. ق.

موارد الاختلاف بين ملا صدرا والشيخ الرئيس وأترابه وأنباعه، وأثبتنا أن كتب ملا صدرا أكثر عمقاً وتحقيقاً من أفكار وآثار الشيخ في بيان تحقيق المسائل الفلسفية والتدقيق في معضلات الفن الإلهي، وأن أتباعه وأنصار فلسفته يفوقون أنصار الشيخ، وأن حلقات تدريس فلسفته كانت ولسنين طويلة بل لقرون متمادية مليئة بالمفكرين والمحققين الراسخين.

\* \* \*

لقد كان مكتب أصفهان وإلى حد ما شيراز وأخيراً طهران ولسنين طويلة مركزاً لتدريس وتعليم الأفكار الفلسفية والعرفانية، وكانت جميع شعب العلوم العقلية من حكم المشائين والإشراقيين والعرفانيين والصوفيين تدرّس في هذه المراكز، ولكن أفكار وآراء ملا صدرا التحقيقية كانت رائجة أكثر من غيرها. أما اليوم فإن مدينة قم المقدسة هي مركز تدريس الفلسفة الإسلامية.

ورغم أن عدداً قليلاً من مفكري الغرب يعتقدون بأن الفلسفة الإسلامية والمعارف المتعلقة بالمبدأ والمعاد لم تنتو عند ابن رشد أو الخواجة الطوسي، إلاّ أن المعتقد الرائج في مدارس أوروبا ومؤخراً أمريكا هو ما ذكرناه آنفاً.

والملفت في الأمر أن المفكرين في البلدان الإسلامية بينهم أساتذة الجامعات المصرية مصرين على هذا المعتقد بالرغم من أن كتب شيخ الإشراق وملا صدرا في متناولهم.

والدليل على ما ذكر أن نسخة الإلهيات الشفاء للشيخ الرئيس قد طبعت في مصر بمناسبة ألفية هذا الفيلسوف، كما تم نقل عدد من نسخ هذا الكتاب من إيران إلى هناك بينها نسخ طبعت في طهران وتحمل حواش لملا صدرا وهذا ما يُؤكد أن المفكرين المصرين لا بد وأن يكونوا قد اطلعوا على حواشي ملا صدرا.

إن السبب الأساس في غفلة الأفاضل المصريين العاملين في حقل الفلسفة والعرفان، والعرفان الإسلاميين عدم تعمقهم وسطحيتهم في العباني الصعبة للفلسفة والعرفان، ولا بد أن يكون مرد هؤلاء السادة في تاريخ الفلسفة وتحولها في الشرق كتب الغربيين، ولم يحققوا في هذا الأمر خلال مطالعتهم للكتب الفلسفية بعد الشيخ مثل كتب ورسائل شيخ الإشراق وكتب ملا صدرا التفصيلية وآثار ميرداماد مما جعلهم غافلين عن هذا التحول الأساس.

إن الأثار التي وصلتنا من المفكرين المصريين هي آثار متكاملة تحوي تحقيقات قيّمة حول ما يتعلق بالمسائل الرائجة في جامعات فرنسا وانجلترة وألمانيا. وهؤلاء لا نظير لهم في فهم وإدراك عقائد فلاسفة الغرب ومطالعة آراء الفلاسفة الجدد في الممالك الإسلامية.

نكن معنوماتهم عن أفكار وآراء الفلاسفة المسلمين، وتحقيقهم في المباني والمسائل المدونة في كتب الشيخ الرئيس والعرفاء المسلمين من أمثال محيي الدين، بسيطة نسبياً، حتى أنهم يرجعون إلى تحقيقات الأوروبيين حول الشفاء والإشارات وكتب محيي الدين مثل الفتوحات المكية والفصوص لفهم وإدراك ما يصعب عليهم فهمه في هذه الكتب، لكننا لا نعرف من هو مضطلع في هذه العلوم بين الأوربيين، على عكس إيران التي تدرس هذه العلوم في مدارسها التعليمية منذ قديم الأيام، فقد الشتم أساتذننا بالرسوخ في تدريس هذه الكتب.

من المفكرين المصريين الذين جهدوا في مطالعة الأفكار والعقائد الخاصة بعرفاء الإسلام، المفكر المعاصر الأستاذ العلامة أبو العلاء عفيفي من سكنة الإسكندرية، فقد شرح وقصوص الحكم، لمحيى الدين وعلق عليها واستمد قدرته من استاذه نيكلسون في حل مشاكل القصوص ـ حسب اعترافه بذلك في مواضع متعددة ..

هذا في حين أن الأستاذ الفقيد نيكلسون هو نفسه ضعيف جداً في فهم المشاكل العرفانية العلمية، فهو متكلّف جداً في كتاباته، وهذا ما يشعر قارىء آثاره بالندم، أضف إلى ذلك أنه وقع في أخطاء جسيمة جداً في فهم مشاكل العرفان والتصوف.

وقد تحدثت عن ذلك مفصلاً في شرحي للفصوص وشرحي لمقدمة القيصري.

إن المقدمة التي كتبها مفكر مصري معاصر على كتاب والشفاء للشيخ قسم الإلهيات لا تفي بالغرض في تعريف كتاب والشفاء (١٠). لقد طبع الكتاب بمواصفات عالية قياساً بالنسخ المطبوعة من الكتاب، وتصدرت الكتاب مقدمة سلسة وميسرة وفريدة في بعض جوانبها لكنها جاءت في مقام تعريف الشفاء والتحقيق في متن الكتاب وبيان أفكار الشيخ وتأثيره في الأفكار والعقائد، جاءت سطحية جداً

 <sup>(</sup>١) كتاب الشفاء، الإلهبات، بمناسبة الذكرى الألفية للشيخ الرئيس وقده مع مقدمة الدكتور إبراهيم مدكور وتحقيق للاب فنوانى وسعيد زايد.

وخاوية''<sup>.</sup>. لكن متن الشفاء قد طبع بشكل دقيق جداً، ووُضع أفضل نسخ منه في <sup>.</sup> متناول المفكرين.

\* \* \*

إن أكبر دليل على أن هؤلاء المفكرين قد تأثروا مباشرة بالمراجع الغربية فيما يخص مسيرة الفلسفة الإسلامية في العالم المتمدن هو ما ذكره الأستاذ العزيز الدكتور إماميم مدكور في مقدمة إلهيات الشفاء المجلد الأول<sup>(٢)</sup>، «الإلهيات في العالم العربي» سبق لنا أن عرضنا لأثر كتاب الشفاء في العالم العربي، وبينا أنه كان دعامة قوية من دعائم الفكر الإسلامي العلمي والفلسفي منذ القرن الخامس إلى القرن الرابع عشر للهجرة. إذ وقفنا عند الإلهيات خاصة، وجدنا أنه كان من أشد أقسامه تأثيراً، لأنه يدور حول مشاكل شغلت الأذهان وكانت أساس البحث فيما سمّي بعلوم المعقول (٣).

وفي حياة ابن سينا كان تلاميذه يتذاكرونه، وفي مقدمهم الجوزجاني وبهمنيار وتابعهم في ذلك تلاميذهم كاللوكري والفيلاني من رجال القرن الخامس الهجري والسرخسي والنيسابوري من رجال القرن السادس وهنا تتصل السلسلة بنصير الدين الطوسي الذي يعد تلميذاً مخلصاً لابن سينا، وإن تأخر عنه بنحو قرنين ونصف، وقد وقف من الهاباته موقف الشارح والمدافع...».

وقبل الخواجة أسس مكتب على يد شيخ الإشراق ستي بمكتب الإشراق، صرف الأنظار إلى حد ما عن الشفاء وما ورد فيه من أفكار في المباحث الربوبية، وقد حل الشيخ المفتول كثيراً من المعضلات الفلسفية مما استأثر بأفكار واهتمام أهل الرأي.

<sup>(</sup>١) إن مدرسي الفلسفة في إيران في طريقهم إلى الزوال، وإذا ما استمر الوضع على هذا المنوال سنضطر نحن أيضاً إلى الرجوع إلى الغربيين لتعلّم متون الكتب الفلسفية والعرفائية الإسلامية. إن جامعات إيران لم توفّق حتى الآن في إقامة احتمال بمناسبة مرور أربعمائة عام على ولادة ملا صدرا، في حين أن الحكومة الهندية قد أقامت احتمالاً بهذه المناسبة في كلكنا بشكل بليق بمكانة هذا الحكيم.

<sup>(</sup>٢) [لهيات الشفاء، طبعة القاهرة ١٣٨٠ هـ. ق، ١٩٦٠ م، مقدمة الدكتور إبراهيم مدكور ص ٣٦.

<sup>(</sup>٣) لم تكن كتب الشبخ راتجة في جميع البلدان العربية كما كانت في إيران، وليس هناك بين جميع الأقوام من هم مثل الإيرانيين في استعدادهم الفلسفي، فهم مؤسسوا المسالك الفلسفية في العالم الإسلامي. وقد كتب الإيرانيون كتبهم بالعربية لأنها كانت لفة العلم يومذاك، ولسوء حظنا نحن الإيرانيين فإن الغرب وأمريكا اعتبروا كل هؤلاء المفكرين عرباً، وهنا لا بد للمسؤولين العلميين والجامعين أن يفكروا بحل لمنع إضاعة حقوق الإيرانيين.

والئ جانب هؤلاء نجد مفكرين عظماء من مفكري الإسلام في القرن الخامس للهجرة تعاصرا وتلاقيا في كثير من الجاهاتهما، ونعني بهما الغزالي والشهرستاني قرءا الإلهيات وألما به إلماماً دقيقاً، وأدركا ما فيه من مواطن الضعف...

ويجيء ابن رشد في القرن السادس، فيختم سلسلة كبار الفلاسفة الإسلاميين، وفي تفسيره لما بعد الطبيعة يرجع لابن سينا رجوعه إلى المشائيين الآخرين ويعرض الآراء المختلفة، وفي العصور الأخية، يمكننا أن نشير إلى التسفي والأيجي والتفتازاني...».

من هذه العبارات المأخوذة من مصادر ومراجع غربية يتضع لنا أن هؤلاء المفكرين لا يرجعون بأنفسهم إلى آثار الحكماء والمفكرين، وهم غافلون عن تقدم وتطور الفلسفة الإسلامية في إيران مركز تكوين العقائد العلمية ودراسة الحقائق المتعلقة بأهم المسائل الفلسفية.

إن الإنسان يجب أن يكون جاهلاً لمسيرة الفلسفة الإسلامية وغافلاً عن التحقيقات الموجودة في الكتب الفلسفية ليرجع إلى الأيجي بدل شيخ الإشراق، وإلى ملا سعد التفتازاني بدل العلامة الشيرازي، ثم يأتي إلى ذكر الشيخ العزيز العارف النسفي إلى جانب متكلمين بين مسلكه ومسلكهم بون شاسع.

يمكن أن نصنف شيخ الإشراق في رديف أبو علي في الإلهيات الخاصة بمرتبة الوجود أو أعلى منه بقليل. فقد درس شيخ الإشراق في مكتب المشائية، لكن نبوغه الفكري منعه من أن يكون متعبداً صرفاً في الآراء التي كانت سائدة يومذاك. أما الغزالي فيجب أن لا نحشره في صفوف الحكماء الإلهيين، لأن الغزالي بحسب عقائده يقول بآراء الأشاعرة، وروحه التي لا تتلائم مع التعقل المحض هي روح وعظ وخطابة، فهو يعارض الفلسفة شأنه شأن الفخر الرازي، ولا تهمه الدقائق الفلسفية، وليست لديه مقدرة فكرية على التشخيص العميق. ولعلنا لا نجد في كتبه معضلة واحدة من تلك الموجودة في أصول ومباني حكماء المشائية.

إن الإشكالات الأساسية على مباني الفلاسفة يجب البحث عنها في كتب الفلاسفة أنفسهم كما فعل شيخ الإشراق عندما ناقش كثيراً من قواعد المشائية وأبطل قواعد وأقام محلها أخرى دو: أن تزل قدمه عن طريق العلم، فهو لم يجعل المجهول معلوماً ولا الناقص كاملاً.

إن غفلة مفكري الشرق الأوسط وخاصة فضلاء المدارس الإسلامية عن مسيرة الفلسفة والعرفان مي إيران بعد الخواجة لتبعث على الأسف، خاصة وأن معظم المباحث التي جرت هي حول العقائد الدينية والحقائق الإسلامية.

إن الفلسفة الإسلامية لم تتوقف عند الخواجة، بل أن أصول وقواعد حكمة المشاء والإشراق قد اندمجت فيما بينها، ودفع سطوع القواعد العرفائية الإسلامية بأتباع المشاء والإشراق إلى التأثر بمسلك العرفان، وكانت لهذه المسيرة نقنة نوعية وحركة سريعة في عهد ملا صدرا مما أدى إلى حصول تغيير كلي في المباني الفلسفية وظهورها من الخفاء إلى العلن ما دفع بطلاب المعرفة والحكمة إلى الإنصهار في هذه الطريقة واكتشفوا حقيقة أنهم في غنن عن سائر المسائك والمشارب، ومن هنا جاء فتح المفكرين لفصل جديد في الحكمة الإلهية.

ومع بروز صدر المتألهين يمكن القول أن علوم الحكمة الإلهية في الشرق قد تطورت وتمت بميزان تطور ونمو العلوم الطبيدية في الغرس.

أما منزئة ابن رشد في عالم الفلسفة، فعما لا شك فيه أن ابن رشد كان رجلاً صاحب ذوق واستعداد، لكنه على عكس تصورات علماء الغرب وبعض المفكرين العرب لم يكن راسخاً ومضطلعاً في فلسفة المشائية، أي المسلك الذي يدافع عنه. العرب لم يكن راسخاً ومضطلعاً في فلسفة المشائية، أي المسلك الذي يدافع عنه. الرئيس غير منحرف، ولكن ذلك لا يكفي لأن يكون المرء فيلسوفاً. لقد وقع ابن رشد في أخطاء عجبية غريبة في بعض المشاكل العلمية، وصدرت منه كلمات كثيرة واد آخر، وكان يعتمد الخطابة بدل الاستدلال ونحن في هذه المقدمة لسنا في صدد تحليل ونقد عفائد وأفكار ابن رشد. لقد لجأ ابن رشد بسبب عدم إحاطته بأفكار فلاسفة الإشراق وعدم إدراكه لأفكار الأفلاطونيين المتقدمين والمتأخرين لجأ إلى فلاسفة الأشراق وعدم إدراكه لأفكار الأفلاطونيين المتقدمين والمتأخرين لجأ إلى تخطئة الفارابي الذي كان يميل في المباحث المقلية إلى الذوقيات والمرفانيات، وكان ينعم بالمتكلم، في حين أن الشيخ الرئيس كان يجل أرسطو والفارابي فقط ويعتبرهما من جملة الأشخاص الذين لم يقولوا جزافاً قط.

ومن المسلم به أن المرء الملم بمباني فلسفة المشائين ومسلكهم ليقع في حيرة من أمره إذا ما أراد أن يقارن بين ابن رشد الذي يدافع عن الشيخ في مقابل الغزالي وبين الخواجة مقرر ومحرر كلام الشيخ، فالخواجة كلما كان متعادلاً في الإدراكات كان ابن رشد على عكسه تماماً. نحن لا نتوقع المزيد من أولئك الذين صنفوا الغزالي في عداد الفلاسفة الإسلاميين كالفارابي وابن سبنا، إن انغزالي لا يلتزم

بالقواعد الفلسفية ويصعب عليه درك المشكلات والمعضلات الفلسفية.

وينبغي أن نعرف أيضاً أن فلسفة الإشراق برزت في المدارس الإيرانية في أواسط نضج فلسفة المشاء وأخذت تصرف الأنظار عن مسلك المشاء إليها، ويجب أن تتضح لنا هذه المسألة وهي إلى أي مدى كان تأثير المفكرين المسلمين في عصورهم في التحرّل الذي طرأ في مجال العلم والمعرفة، فمنذ فترة تتراوح بين ٤٠ وه عاماً حيث راجت في إيران طريقة البحث المستند، وغير مفكرونا بالتبعية من المحققين الأوروبيين طريقة التحقيق التي كانت سائدة قديماً، ووقعوا في أخطاء في إظهار عقيدتهم ورأيهم في جزء من العلوم التي كانت تدرس في إيران أو كانت موجودة في أحد العصور الإسلامية.

إن الخدمات الجليلة التي أسداها المفكرون والعرفاء لا يمكن تجاهلها ولا يمكن البحث عن ثمرة أفكارهم في كتب الغير، فالتصوّف مثلاً بما هو عليه من سبك ومسلك وتحقيقات عالية هو وليد أفكار عرفاء الإسلام الذين اتخذوا من القرآن الكريم وروايات أهل البيت عليهم السلام مصادر ومراجع لهم.

إن وجود التصوف لدى الأقوام والمسالك الأخرى، ووجود أفكار مشابهة لأفكار المتصوفة في الكتب الفلسفية القديمة ليس دليلاً على أن مفكرينا قد استفادوا بشكل مباشر من هذه الآثار والأفكار التي كانت بعيدة من وجهة نظرهم.

إن التصوّف بالمعنىٰ الوسيع للكلمة موجود في جميع الأديان الحقة.

إن جميع الأنبياء قد دعوا أتباعهم إلى الإيمان بالله عبر سلوك طريق الباطن والذات، وسلوك هذا الطريق في الدين الإسلامي المبين أمر واسع وجامع وكامل لا يحتاج لأفكار الآخرين، ويستحيل أن يكون التصوّف وهو سلوك طريق الباطن موجوداً في سائر الأديان السماوية أو أفكار الفلاسفة الإلهيين كما هو في الإسلام.

ومن المسلم به أن عرفاء الإسلام قد تأثروا في تدوين الكتب العرفانية بفلاسفة الإسلام، ومواد تحقيقات فلاسفة الإسلام هي عبارة عن الفلسفة اليونانية القديمة.

وقد بين الإسلام وبشكل تحقيقي تلك المسائل الفلسفية المتعلقة بالمبدأ والمعاد والمعارف الحقة، ونتيجة لذلك برز العرفاء الإسلاميون في مسألة التحقيق بالمعارف العقلية المتعلقة بعلم المبدأ وعلم المعاد، وفاقوا أهم الفلاسفة المسلمين، ولا شك أن فلاسفة الإسلام قد تأثروا بمعتقدات عرفاء الإسلام.

إن التصوّف الحقيقي مستنبط من الأحاديث النبوية الشريفة وروايات أهل البيت عليهم السلام ولا يمكن أن يكون للتصوف مرجع أو مصدر آخر.

إن سز وقوع غالبية المؤرخين شرقيين كانوا أم غربيين في أخطاء كبيرة هو أنهم لم يكونوا فلاسفة.

ومما لا شك فيه أن مؤرخ الفلسفة يجب أن يكون متخصصاً في الفلسفة إن لم نقل فيلسوفاً، لا أن يكتفي فقط بسرد أقوال الفلاسفة والعرفاء دون محاولة منه لمعوفة العصر الذي نضجت فيه تلك الآراء الفلسفية الدقيقة، ومن أين نشأت وكيف تأثر الفلاسفة المتأخرون من المتقدمين.

إن الأخطاء العديدة التي وقع فيها جمع من المستشرقين في تقييمهم للإيرانيين وجميع المفكرين المعاصرين المسلمين من مصريين وعراقيين وغيرهم هي نتيجة عدم تخصصهم وتفحصهم في الفلسفة والعرفان الإسلاميين.

إن التصوف المعمول به بين عرفاء الإسلام هو نتيجة تحقيقات واسعة أجريت وعلىٰ مدىٰ قرون متمادية في المدارس الإسلامية.

إن العرفان العلمي والعملي أصبح بعد قرن من بزوغ فجر الإسلام علماً مستقلاً، وبدأ أهل المسالك بتدوين فن العرفان، وأخذ هذا العلم ينمو وينتشر تدريجياً حتى عصر الشيخ الأكبر صاحب الفصوص والفتوحات. إن محيي الدين هو مكمّل أو بالأحرى مؤسس العرفان العلمي بالسبك المتداول، وقد توسّع في هذا العلم من مختلف جوانبه إلى حد باتت فيه آثاره وكتبه مراجع تعتمد في البحث والاستدلال وتحرير العقائد، وقد حرر تلاميذه وأتباعه من بعده مبانبه بسبك جدير بالإهتمام. وقد نضج هذا العلم في إيران أكثر من سائر الممالك الإسلامية، كما أن الإيرانيين يتقدمون على جميع المسلمين في كافة العلوم الإسلامية وتحرير وتقرير التي كان يحتشد فيها طلبة العلم من جميع البلدان الإسلامية، وكان المفكرون الإيرانيون بارزين في كل المعارف الإسلامية والعلوم المتداولة في العهد الإسلامي الإيرانيون بارزين في كل المعارف الإسلامية والعلوم المتداولة في العهد الإسلامي طلبة العلم من أفغانستان وباكستان والهند والتبت والقطيف والبحرين والإحساء طلبة العلم من أفغانستان وباكستان والهند والتبت والقطيف والبحرين والإحساء العراق، كان الطلبة الإيرانيون هم المحققين والفضلاء وأصحاب الرأي في هذه الحرزة، فهم يمتازون بقريحة خاصة في العلوم والمعارف تميزهم عن غيرهم.

إن بروز بعض الوقائع ووجود المستبدين أدى إلى تأخّر هذه المملكة عن قافلة التمدن الصوري والمعمنوي، نأمل أن تتفجر في القريب العاجل الطاقات والاستعدادات الكامنة لتعود مملكتنا كالسابق رائدة قافلة التمدن والعلوم والمعارف. لقد شهدت الفلسفة في إيران بعد الخواجة وأتباعه تحوّلاً كبيراً وكانت في عهد الصفوية في أوج رواجها، فيما توقفت في سائر الممالك الإسلامية عند ابن رشد وآخرين، وبقيت هذه الممالك في غفلة عن التحول الكبير الحاصل في إيران لا علم لها بوجود مئات العرفاء والفلاسفة المحققين الذين شكل كلّ منهم مشعلاً وضاءاً في المعارف الإسلامية.

إن السبيل الوحيد للفت أنظار البلدان الإسلامية إلى هذا التحوّل هو انعكاس هذه الأفكار في العالم الغربي. وقد خطاه هانري كوربين وهو بروفسور في جامعة السوربون خطوات مؤثرة في هذا المجال، ويقوم عدد من الفضلاء الإيرانيين بمساعدته بكل إخلاص لإيصال جهوده الخيّرة في هذا المجال إلى برّ النجاح، وسأشير إلى ذلك في هذه المقدمة. إنني أكن احتراماً خاصاً لهذا المستشرق المحقق الذي يعمل منذ ثلاثين عاماً تقريباً في نشر المعارف الإسلامية في العالم الغربي، ويا ليت مفكرينا يقتدون بهذا المستشرق المحقق ويعملون على ترويع المعارف الإيرانية في العالم.

\* \* \*

# شرح حال ميرداماد ومفكرين متالهين والحكماء المتقدمين على ملا صدرا واساتذته

قبل ظهور ملا صدرا وانتشار أفكاره، كان هميرداماده والحكيم العارف هميرفندرسكي، من المدرسين الرسميين للعلوم العقلية. كما أن الشيخ البهائي كان مدرساً في العلوم العقلية والنقلية، وقد شارك ملا صدرا في حوزة الشيخ بهاء الدين العالمي لفترة قصيرة لتلقي العلوم المعقولة إضافة إلى دراسته العلوم النقلية من فقه وأصول وعلم الرجال والحديث، لكنه لم يستفد استفادة تذكر، وقد اعتبره الملا استاذاً له في العلوم الشرعية، حيث قال في مقدمة شرح أصول الكافي: «حدثني شيخي وأستاذي ومن عليه في العلوم النقلية استنادي، عالم عصره وشيخ دهره، بهاء الحق والدين، محمد العاملي الحارثي الهمداني نؤر الله قلبه بالأنوار القدسية عن والده الماجد المحرم وشيخه الممجد المعظم الشيخ الفاضل الكامل حسين بن عبد الصمد أقاض الله على روحه الرحمة والرضوان وأسكنه دار الجنان عن شيخه وأستاذه النبيل عماد الإسلام وفخر المسلمين زين الدين الشيخ العالي الكركي «قله» عن الشيخ الورع الجليل علي بن الهلال الجزائري...».

وفي مقدمة شرح أصول الكافي<sup>(١)</sup> أشار بعظمة وإجلال إلى أستاذه الحاذق ميرداماد قائلاً:

وأخبرني سيدي وسندي وأستاذي في المعالم الدينية والعلوم الإلهية والمعارف الحقيقية والأصول اليقينية، السيد الأجل الأنور، العالم المقدس الأطهر، الحكيم الإلهي والفقيه الرباني، سيد عصره، وصفوة دهره، الأمير الكبير، والبدر المنير، علامة الزمان، أعجوبة

<sup>(</sup>١) لقد كان ملا صدرا أستاذاً ماهراً في العلوم القلية بما فيها علم الرجال والحديث. وهذا الشرح يمكس مهارته في الفنون النقلية، كما أن تفسيره للقرآن يحكي عن سعة باعه وكثرة اطلاعه ومهارته في علم التفسير، ومن خلال تفكره في الآيات القرآنية الكريمة استطاع حل عدة مسائل في علم التوحيد والمعاد. وقد نقل ملا صدرا في تفسير القرآن وشرح الكافي موضوعات فقهية وأصولية وأخرى في علم الرجال عن الشيخ البهاني.

الدوران، المسمى بمحمد الملقب بباقر الداماد الحسيني قدَّس الله عقله بالنور الرباني عن أستاذه وخاله المكرم المعظم، الشيخ عبد العالي الكركي (ر٥) عن والده السامي المطاع المشهور اسمه في الآفاق والأصقاع الشيخ علي بن عبد العالي المذكور مسنداً بالسند المذكور وغيره إلى الشيخ الشهيد، محمد بن مكى اقدس سره؛ عن جماعة من مشايخه منهم الشيخ عميد الدين عبد المطلب العالى الكركى قره اعن والده السامي فخر المحققين أبو طالب محمد المكي والمولئ العلامة مولَّينا قطب الدين الرازي عن الشيخ الأجلُّ العلامة آية الله في أرضه جمال الملة والدين أبي منصور الحسن بن مطهر الحلى (قده) عن شيخه رئيس الفقهاء والأصوليين نجم الملة والدين أبي القاسم جعفر بن الحسن بن السعيد الحلي عن السيد الجليل النسابة فخار بن معد الموسوي عن شاذان بن جبرئيل القمى، عن محمد بن أبي القاسم الطبري، عن الشيخ الفقيه أبي على الحسن عن والده الأجلُّ الأكمل، شيخ الطائفة، محمد بن حسن الطوسي نوّر الله مرقده احا وعن العلامة جمال الملة والدين عن استاذه أفضل المحققين، سلطان الحكماء والمتكلمين، خواجة نصير الملَّة والحكمة والحقيقة والدين محمد الطوسي اروح الله رمسه بالنور القدسي عن والده محمد بن الحسن الطوسى عن السيد الجليل فضل الله الراوندي عن سيد المجتبئ بن الداعى الحسنى «الحسيني خ، ل، ي عن الشيخ الطوسى، عن الشيخ الأعظم الأكمل المفيد، محمد بن محمد بن النعمان الحارثي «سقىٰ الله ثراه؛ عن الشيخ الأجل ثقة الإسلام وقدوة الأنام محمد بن على بن بابويه القمى أعلى الله مقامه، عن أبي القاسم جعفر بن قولويه عن الشيخ الجليل ثقة الإسلام، سند المحدثين، أبي جعفر محمد بن يعقوب الكليني. . . . .

وقد استفاد ملاصدرا في العلوم النقلية من الميرداماد أيضاً، لأن الميرداماد كان صاحب حوزة كبيرة في الفقه والأصول وكان صاحب رأي في جميع الفنون النقلية.

لقد كان لميرفندرسكي وميرداماد حوزة تدريسية جليلة تتلمذ على أيديهما عدد كبير من الطلبة. وقد برز في الحوزة العلمية في أصفهان ملاشمساي الكيلاني والسيد حسين الخوانساري وملا رجب علي النبريزي وملا محمد باقر السبزواري وعدد آخر من فضلاء هذه الحوزة الذين درسوا فيها. وكان ملاحيدر الخوانساري صاحب زبدة التصانيف أستاذ المحقق الخوانساري من المعاصرين لميرفندرسكي وميرداماد.

# ميرداماد وميرفندرسكي

خلف ميرداماد مؤلفات كثيرة في العلوم العقلية والنقلية بسبك خاص، وكل مؤلفاته قيمة وتحقيقية وذات مغزى. فقد كان ميرداماد أستاذاً ماهراً وحاذقاً في جميع الشعب العقلية بما فيها العلم الإلهي والرياضيات والطبيعيات، وكان في العلوم النقلية منها الفقه والأصول وعلم رجال الحديث محققاً حاذقاً، وفي الأدب العربي كان متبحراً.

ومن مؤلفاته القيمة والتحقيقية نذكر القبسات<sup>(۱)</sup>، الصراط المستقيم، الأفق المبين، الإيماضات، تقويم الإيمان، خلسة الملكوتية، نبراس الضياء، السبع الشداد، جذوات، تشريق الحق، ضوابط الرضاع في الفقه، رسالة في: الجيب الزاوية، رسالة في: النهي عن التسمية، الإيقاضات، الرواشع السماوية، شارع النجاة والإعضالات.

وقد توفي ميرداماد قبل ميرفندرسكي بعشر سنوات، وكان مير أبو القاسم خلال هذه الفترة مشغولاً بالتدريس ولديه تلامذة كثير.

إن أفكار تلامذة ميرفندرسكي تدور حول كلمات الشيخ الرئيس وفلسفة المشاء، وهذا إن دلَّ على شيء إنما يدل على أن المير كان يدرس آثار المشاء أي كتب الشيخ الرئيس، وكان لتبحره في مختلف العلوم واطلاعاته الواسعة حول مختلف المشارب والمسالك أفضلية على جوانبه التحقيقية. وعلى عكس ميرداماد

<sup>(</sup>١) كتاب االقيسات الميرداماد من الكتب التحقيقية النادرة في الفلسفة، وقد كتب ملا شمساي الكيلاني حاشية علن مواضع مختلفة من الكتاب. وقد كتب أحد تلامذة ملا صدرا ويدعن آقاجاني المازندراني شرحاً مبسطاً على اللقيسات. وقد أورد المرحوم الفاضل الشيخ محمود البروجردي ترجمة مختصرة عن المبر في الصفحة الأخيرة من اللقيسات، طبعة ١٣١٤ هـ. ق، طهران، وقد خط المرحوم الشيخ أحمد تفرشي هذه الترجمة وحواشي القيسات يخط يده.

وفي هذه الترجمة يقول المرحوم الشيخ محمود: وأيت خلال سفري إلى مشهد وبالتحديد في مدينة كُركان شرحاً مفصلاً للقيسات، نسبت اسم مؤلفه أو كاتبه. وقد بحثت عن هذا الشرح فترة طويلة إلى أن وجدته في مكتبة المعهد الإيراني ـ الفرنسي، وقد وصف الشارح ملا صدرا بصدر المحققين وأستاذنا صدر المتألهين.

الذي كان صاحب رأي في العلوم العقلية والنقلية وصاحب تحقيقات دقيقة حول مشاكل العلوم ومعضلاتها، فإن ميرفندرسكي رد الحركة في الجوهر واتحاد العاقل والمعقول والمثل الأفلاطونية والمثل المعلقة. وكان يقف إلى جانب المشائين في كافة نقاط الاختلاف بين المشاء والإشراق.

وكانت كتبه الدراسية هي نفسها كتب الشيخ الرئيس. وفي رسالة له اعتبر حركة القول بالمثل النورية باطلة وأنكر صراحة التشكيك في الذاتيات، وشدّد في بعض خطاباته وكلماته في إنكار وجود البرزخ الصعودي والنزولي.

كما أنه أنكر كل ما يمكن أن يعتقد به فيلسوف إشراقي، وآمن بكل ما يجب أن يؤمن به حكيم مشائي، ولم نلحظ في آثاره الاستدلالية تطرفاً أو بالأحرى ميولاً لحكمة الإشراق والفلسفة الذوقية.

إن الذين عملوا علىٰ تبيان آثاره وأحواله اعتبروه فيلسوفاً إشراقياً ومفكراً صوفياً، وقد حرر هؤلاء كل ما كان يأتي علىٰ لسانه، غير مبالين لآثار وعقائد هذا الرجل الكبير في مجال التحقيق.

إن سبب هذا الخطأ هو طريقة عيش هذا المفكر الإيراني وحرية عمله.

لقد كان ميرفندرسكي يميل إلى الحياة البسيطة وغير المكلفة. فقد كان المعلم الثاني يعيش حياة الفقراء والدراويش رغم أنه مؤسس مسلك المشاء في الإسلام ومروّج آراء أرسطو، وطريقة العيش هذه كانت سبباً في اعتبار المعلم فيلسوفاً إشراقباً ومروّجاً للافلاطونية من قبل بعض ممن ترجم حالاته.

إن ردود ميرفندرسكي على أسئلة السيد مظفر الكاشي تؤيد ميوله لأفكار الشيخ الرئيس وميرداماد والخواجة والمعلم الثاني.

إن اعتقاد البعض بأن ملا صدرا تلميذ السيد داماد قد تأثر بميرفندرسكي في أفكاره وتحقيقاته حول الحركة في جواهر الأجسام ووحدة الوجود، هذا الاعتقاد لا أساس له البتة، فلا يمكن أن يكون ملا صدرا قد رجع إلى فيلسوف معروف مثل ميرفندرسكي في تحقيقاته الفلسفية التي تميّز أفكاره عن الآخرين دون ذكر اسمه، وأن لا يتأثر تلامذة ميرفندرسكي الذين درسوا على يده سنين طويلة بملا صدرا ويكتفون بتقرير وبيان وتدريس آراء وآثار وكتب الشيخ الرئيس. إن تعصب ملا رجب على والسيد حسين في إثبات مباني الشيخ الرئيس ناجم عن تعصب وتصلب أستاذهم في هذا المسلك.

إن مسألة الحركة في الجوهر والتشكيك في الذاتيات والإعتقاد بتجرد الإنسان

البرزخي في الصعود والنزول والاعتقاد بالبرزخ الصعودي والمثل النزولية «المثل المعلقة» ليست أسراراً غير مباح إفشاؤها. لا يمكن أن نتصور أن ميرفندرسكي لم يلمس في أحد تلامذته الداتمين والخاصين استعداد ولياقة إظهار هذه الحقائق باستثناء ملا صدرا وأمنه على هذه الودائع، وأخذ هذا الأخير يتشدد في إظهارها دون ذكر اسم أستاذه.

لكنه يذكر وبكل احترام اسم ميرداماد<sup>(۱)</sup> الذي لم يكن معتقداً بهذه الأصول وكان مشربه مبايناً لمشرب ملا صدرا، ويعتبره في مصاف الأولياء والأنبياء في العلم والعمل.

توفي ميرداماد عام ١٠٤١، وهناك رواية أخرى تقول أنه قضى عام ١٠٤٠، ولكن هذه الرواية غير صحيحة، لأن ميرداماد كان قد تشرف بزيارة العتبات المقدسة في النجف في أواخر عام ١٠٤٠، ونظم فيها وصية، وعاش في العراق أكثر من عام بجوار مرقد الإمام على عليه السلام. وقال البعض أنه توفي وهو في الطريق بين كربلاء والنجف، ودفن هناك حسب وصيته، وقد وضعت قطعة من الرخام فوق قبره في الخان النصف؛ نقش عليها تاريخ ١٠٤١ عام وفاة ميرداماد، وروى آخرون أنه دفن في النجف.

أما ميرفندرسكي فقد كان مدرساً رسمياً في أصفهان، وزار الهند عدة مرات في حياته، وقد توفي ميرفندرسكي عام ١٠٥٠ تاركاً وراءه آثاراً متعددة مثل: رسالة في الحركة ورسالة في انتصار الشيخ في النفي المئل وتعليمات، ورسالة صناعية.

لقد تناولنا في تاريخ الفلسفة الإسلامية منذ عصر المير حتى عصرنا الحاضر تناولنا مقتطفات من حياة ميرفندرسكي وبيّنا مستوى أفكاره الفلسفية والتحقيقات العلمية.

إن مسلك ملا صدرا الفلسفي يتفاوت كلياً مع طريقة أستاذه ميرداماد، وهذا التفاوت والتباين في المسلك برز في بداية شباب ملا صدرا الذي كتب غالبية مؤلفاته في حياة أستاذه.

<sup>(</sup>١) إن لميرداماد مؤلفات أخرى لم نذكرها في العتن، منها: اللحيل العثين، وارسالة سلوة المنتهئ، والحيل المعنى والمعالل المنتها، والكفلي، والفقيه، وارجال الكشي، والتجاشي، والمعالل الكشي، والتجاشي، وشرح علن الصحيفة السجادية وشرح علن منطق العضدي.

لقد بحثنا في إطار تاريخ الفلسفة الإسلامية في أفكار ميرداماد وميرفندرسكي وحددنا مراتبهما في سلّم الفلسفة. ميرداماد كان يكتب شعراً بالفارسية يلخصها الإشراق.

ولم يحظ أي تلميذ باحترام أستاذه بقدر ما حظى به ملا صدرا من أستاذه. وكان ميرداماد يفضله على الآخرين في العلوم الإلهية، ويلجأ أحياناً في الخفاء إلى الإستماع لتقارير تلميذه، وفي ردّه على رسالة ملا صدرا عبر عنه بـ: صدر الحكماء الإلهيين وأفضل المتأخرين، ثالث المعلمين، كاشف أسرار الأنبياء، حيث كان يفتخر بوجود مثل هذا التلميذ لديه، وهو يعتقد أن أياً من الفلاسفة الإسلاميين لم يكن بين تلامذتهم تلميذ مثله.

### ملا رجب علي التبريزي

كان ملا رجب على التبريزي المتوفئ عام ١٠٨٠ تلميذاً لميرفندرسكي، عاش طويلاً، وكان يحظئ باحترام كبير في بلاط الشاه عباس، وكان الشاه يزوره مراراً في بيته إجلالاً لعلمه. من مؤلفاته مفتاح الجنة. كان في الفلسفة ذا مسلك مشائي، وكان يدرس كتب الشيخ، كتب رسالة بالفارسية في إثبات الواجب(١).

وقد اعتبر المؤلف الوجود في رسالته هذه مشتركاً لفظياً وأورد أدلة في إثبات ذلك استنبطها من الأثولوجيا وخطابات العرفاء من أمثال الشبستري والقونوي وآخرين.

وأنا بدوري أعتبر الاشتراك اللفظي باطلاً وأنقل أقوالاً لعرفاء منهم الشبسنري والقونوي وصاحب التمهيد في هذا المجال، فالوجود باعتبار المفهوم الكلي مشترك معنوي، وباعتبار صدق حقيقة وجود الحق تعالى وظل وجود الممكنات، إشتراك معنوي وفي الوقت عينه مشترك لفظي، وإطلاق الوجود على الممكن جائز جوازاً عرفانياً لا لفوياً.

إن خطأ ملا رجب علي مردّه أمر آخر. فالمرفاء لا يقولون بالاشتراك اللفظي للمفهوم العام البديهي للوجود، ومن يعتبر الوجود أمراً اعتبارياً ومفهوماً كلياً يحذو حذو ملا رجب علي الذي يعكس إصراره على الإشتراك اللفظي عدم تمرّسه في مباحث الوجود.

لا يصح أن يكون مفهوم الوجود أكثر المفاهيم بداهة بين التصورات، وأن يكون بين التصديقات الحكم والتصديق بامتناع اجتماع النقيضين أكثر بداهة، ومع ذلك يكون الوجود مفهوماً مشتركاً لفظياً ليس حسب المفهوم العام ولا هو شامل لجميع المعاني.

نقل القاضي سعيد المتوفئ عام ١١٠٣ وأخوه محمد حسن القمي ومير قوام

 <sup>(</sup>١) موجود في المكتبة المركزية لجامعة طهران ضمن مجموعة مهداة من الأستاذ المفكر السيد محمد
 مشكاة البيرجندي، وكذلك في مكتبة الأستانة المقدسة.

الدين الحكيم وملا عباس المولوي صاحب أصول الفوائد<sup>(۱)</sup> ومحمد رفيع يير زاده، مباحث فلسفية عن تقرير الأستاذ وأطلقوا عليها اسم المعارف الإلهية حسب توجيهات ملا رجب علي، وثمة نسخة أحتفظ بها لنفسي. إن ميرقوام الدين الرازي والمولئ محمد التنكابني سرآب<sup>(۲)</sup> المتوفئ عام ۱۰۸۸ هما من تلامذة ملا رجب على التبريزي.

\* \* \*

(١) المكتبة المركزية لجامعة طهران ومكتبة طوس.

كان من المفكرين الجامعين والضالعين في كافة أنواع العلوم، كتب رسالة في شبهة الميزان وأخرى
 في التوحيد وثالثة في علم الكلام والرابعة في ردّ شبهة ابن كمونة.

لقد كانت الحوزة العلمية للتشيع في العصر الصفوي في أصفهان من المراكز العلمية العظيمة، حيث كان يدرس فيها جميع أنواع العلوم العقلية «الحكمة والفلسفة والعرفان وأنواع علوم الرياضيات، إضافة للعلوم النقلية، وكان فيها أساتذة كبار متبحرون في جميع العلوم. ويكفي هذه الحوزة عظمة ووقاراً أن فلاسفة عظام أمثال ميرداماد وملا صدرا والمحقق اللاهيجي وفقهاه أمثال السيد حسين والسبزواري قد تخرجوا منها.

فبعد الخواجة في الإسلام بجب أن يشار في التاريخ إذا ما اريد التحدث عن فيلسوف وحكيم راسخ أحيا العباني الفلسفية وأعاد لها قدرتها، يجب أن يشار إلن ميرداماد وملا صدرا وأتباعهما.

### ملا شمساي الكيلاني

إن أحد أهم تلامذة الميرداماد، ملا شمساء الكيلاني المتوفئ عام ١٠٨١ الذي طرح على معاصره الحاذق ملا صدرا أستلة حول أمر حدوث العالم وبعض المسائل الفلسفية، كما ألف رسالة في حدوث العالم، وكتب حاشية على شرح التجريد المقديم والجديد للخواجة، ورسالة في إثبات الواجب، وأخرى بالفارسية في الفلسفة وبيان أحوال الموجودات الناقصة، وحواشي متفرقة على مشكلات القبسات. وقيل أن ملا شمساء كان عالماً كثير السفر زار العديد من البلدان. ورأيت رسالة له في مسالك اليقين في مكتبة الأستاذ العلامة السيد ميرزا أبي الحسن القزويني، قبل إنه اتمها في مشهد.

وكان شمساء تابعاً في أسلوبه الفلسفي لأستاذه الميرداماد، بل في الحقيقة كان تابعاً لمدرسة الميرداماد، وكان يعد من حكماء المشاء وأتباع الشيخ الرئيس، لكنه كان يعتمد أحياناً أسلوب الإشراق، خاصة بعد شيخ الإشراق، حيث اعتمد هذا النهج في عدة مسائل فلسفية مهمة منها علم الواجب، وكان ميرداماد أيضاً قد استأثر بأفكار شيخ الإشراق شأنه شأنه شأن الفيلسوف الكبير الخواجة الطوسي. وقد أشرنا إلى ذلك في بعض رسائلنا وكتبنا، وقد وضحنا أن من عوامل تأثر غالبية أتباع المشائية بشيخ الإشراق أفكاره القيمة وتحقيقاته الواضحة لا سيما في مسألة علم الحق وعدم انحصار العلم الحضوري بالذات.

\* \* \*

#### السيد حسين الخوانساري

إن السيد حسين الخوانساري<sup>(۱)</sup> المتوفئ عام ١٠٩٨ كان معروفاً باستاذ الكل والمقل الحادي عشر وأستاذ البشر، وكان من مدرسي الفلسفة بعد عصر الميرداماد وميرفندرسكي، ولم يكن له نظير في الفقه والأصول وعلم الحديث والرجال. وثمة إجماع على جلالة قدره وقدرته ونبوغه الفكري ووفرة تحقيقاته في العلوم النقلية، فقد أبرز أفكاره وعقائده الصائبة وتحقيقاته في مشارق الشموس "شرح دروس الشهيده، لكنه في الفلسفة كان يقرر كلمات الشيخ، والدليل على ذلك حواشيه وتعليقاته على الشفاء والإشارات، ففي حواشيه على الشفاء عمد إلى نقل كلمات ملا صدرا ووصفه ببعض الأفاضل وبعض المحققين وفي أماكن متعددة بصدر الحكماء

<sup>(</sup>۱) كان السيد حسين من تلاملة المجلسي الأول والشيخ البهاني وميونندوسكي وسلطان العلماء المعروف بخليفة السلطان صاحب حاشية على الممالم ومبدع القول الجديد في الإطلاق والمطلق حسب اصطلاح الأصول، وتلميذ ملا حيد الخوانساري. وكان من تلاميذه السيد أحمد الخوانساري صاحب الحاشية على الصفاء. وكان الميرزا رفيعاء الثاثيني صاحب الحاشية على أصول الكافي من معاصريه ومن مدرسي ومفكري ذلك الزمان. ومن تلامذته ابنه جمال المحققين السيد جمال الدين صاحب التعليقات على فالشفاء، ووالإشارات، والتعليقات على إلهيات والتجريد، وكذلك المالم المحقق السيد رضي ابنه الآخر وملا مسيحاء الفسائي الشيرازي وشيخ الإسلام في فارس، ومحمد بن إسماعيل الفدشكوني. ولسنا في هذه المقدمة في صدد ذكر جميع مولفات الحكماء الذين أعقبوا ملا صدرا، ولا نحن في صدد تنظيم شرح حال هؤلاء المظماء بشكل تفصيلي، عسى الله أن يوفقنا مستقبلاً لهذا العلم الواجب.

قبل إن السيد رضي بن السيد حسين الأصغر صاحب رسالة في الصوم قد قضئ في أيام شبابه. ودفن إلن جوار قبر أبيه وأمه وأخيه الأكبر في تخت بولاد بأصفهان.

وتشتهر مقبرة السيد حسين في تخت بولاد بتكية السيد حسين، ودفن فيها إلن جانب من ذكرناهم آنفاً جمع كبير من الفقهاء والمجتهدين والحكماء المعروفين.

ومن أبرز تلامذة السيد حسين المرحوم ملا أدلياء صاحب الحواشي المبسطة على الشفاء والتي طبحت في المطبعة على الشفاء والتي طبحت في المطبعة الحجرية في طهران إلى جانب حواشي السيد أحمد تلميذ السيد حسين، والسيد أحمد من تلامذة السيد ميرداماد ومن مدرسي العلوم المقلية في مدينة اصفهان، وقد أوردنا إسميهما في تاريخ الفلسفة الإسلامية وأعددنا متتخبات من أفكارهما سنقرم بطبعها في القريب العاجل إن شاء الله تعالى.

وصدر المحققين.

وقد طبعت له رسالة في شبهة الاستلزام في أواخر "إجتماع الأمر والنهي" للفقيه الأعظم السيد محمد كاظم اليزدي، وتحوي هذه الرسالة أسئلة وردود ومباحثات بين السيد حسين وصاحب الذخيرة، وقد تفوق السيد حسين على صاحب الذخيرة في هذه المناظرة العلمية.

كما أنه كتب حواشي متعددة علىٰ الشفاء، وأفضل حواشيه كان حاشية ملا صدرا وتعليقات ميرداماد التي كانت ذات مغزى تحقيقي كبير رغم اختصارها.

وتعتبر كلمات السيد حسين في المسائل النظرية قابلة للإستفادة.

إن صاحب الذخيرة والكفاية في الفقه المحقق السبزواري كان من المفكرين الذين عاصروا السيد حسين الخوانساري ومن مفكري الطبقة التي تلت ميرفندرسكي وميرداماد. إن هذا المفكر والمحقق لم يكن أستاذاً للسيد حسين الخوانساري كما يدّعى البعض، لأن كليهما كانا من طبقة واحدة.

إن صاحب اللذخيرة المتوفى عام ١٠٩٠ هو تلميذ الشيخ البهائي والمجلسي الأول وميرفندرسكي. وكان في أصفهان مشغولاً في تدريس المنقول والمعقول معاً، حيث استفاد من دروسه جمع من الأعلام.

\* \* \*

### الأساتذة والمفكرون ما بعد ملا صدرا

اقترنت وفاة ملا صدرا الشيرازي بوفاة مير أبي القاسم فندرسكي عام ١٠٥٠ هـ. ق ـ ١٦٢٩ م، لذا كان تلامذته أمثال ملا محسن الفيض المتوفئ عام ١٠٩١ هـ ق ـ ١٦٢٠ م وملا عبد الرزاق<sup>(١)</sup> صاحب الشوارق والشيخ حسين التنكابني المتوفئ عام ١١٠٤ هـ ق ـ ١٦٨٣ من المعاصرين للسيد حسين وصاحب الذخيرة.

وكان ملا محسن من أكثر تلامذة الشيخ تأثراً بأفكار أستاذه، حيث استشهد في العديد من فصول وأبواب مؤلفاته بعبارات لأستاذه نقلها دون أدنئ تصرف. وكان في التعدوف ماهراً وملماً بأفكار العرفاء، وقد ورث القاضي سعيد القمي مشرب التصوب من هذا الأستاذ المتأله.

كما كان ملا محسن ماهراً في العلوم النقلية ومن أعاظم المحدثين الشيعة، وقد ورد في الوافي ما يبيّن جلالة قدره وتسلطه الكامل على أخبار الشيعة وتعتبر شروحه وتعليقاته على مباحث أصول وعقائد الوافي قيمة جداً.

وفي بعض الأحيان كان شرحه للأخبار المتعلقة بالعقائد أفضل من شرح أستاذه ملا صدرا، ألف كتبه في الفقه على طريقة أهل الأخبار، وقد انحرف عن الواقع في توغله في مشرب أهل الأخبار أكثر مما هو متوقع، ولديه عبارات تتنافئ مع الأصول والفواعد المقررة في كتبه، كما أنه خرج عن طوره في مقام التعرّض للأصوليين. وبلغ في بعض الأمور «الرد على أعاظم علماء الأصول من الفرقة الناجية كثرهم الله» حدّ الهذيان.

أما في علم الأخلاق والسلوك على طريقة أهل العرفان فقد كان محققاً ومتبحراً وصاحب رأي. «المحجة البيضاء في إحياء الأحياء» أحد أهم مؤلفاته العلمية في العصر الإسلامي.

<sup>(</sup>١) إن وفاة ملا عبد الرزاق لم تكن عام ١٠٥١ هـ ق ـ ١٦٣٠ م لأن القاضي سعيد كان من تلامذته، وقد تلقن دروساً في بعض كتب شيخ الإشراق علن يد اللاهيجي، وقد اعتبر البعض أن ولادة القاضي سعيد كانت عام ١٠٤٩ هـ. ق ـ ١٦٣٨ م، كما أتي رأيت أثراً من آثار ملا عبد الرزاق ألفه عام ١٠٧٠ هـ ق ـ ١٦٤٩ م.

يعتبر الفيض أفضل من الغزالي في إحاطته بالأخبار والروايات الواردة عن الرسول الأكرم (ص) عن طريق العامة والمخاصة. وكل تلك الأخبار والروايات الواردة عن طريق الشيعة في مسألة الأصول والفروع كانت في متناول الفيض، وكان في إحطاته بها أفضل من المحققين من أهل الحديث.

وقد كان الفيض مطلعاً علىٰ جميع المصادر والمراجع التي تتضمن أخباراً واردة عن طريق العامة والخاصة في الآداب والأخلاق والسلوك.

لقد ألف الغزالي كتاب إحياء العلوم الفريد من نوعه، وقد طالع هذا الكتاب من بعده عدد من المفكرين، وجمعوا كل ما وقع من نظر الغزالي من مأثورات بعد تفخص ومراجعة كتب الحديث، وقام بعض المفكرين باستخراج أحاديث هذا الكتاب (۱)، والبعض الآخر أجرى تحقيقات حول كلمات الغزالي في الإحيام، ولجأ إلى حل مشاكله.

لقد كتب السيد محمد الحسيني مؤلف تاج العروس شرحاً على إحياء العلوم (٢)، كما ألّف ابن يونس كتاباً باسم روح الأحياء في شرح إحياء العلوم، وقام أحمد الغزالي بتلخيص إحياء العلوم، وعمد جمع من الذين لم يحيطوا بمباني الغزالي وعجزوا عن فهم كلماته، عمدوا إلى الردّ على الكتاب، وقد اطّلع الفيض «قده» على هذه الكتب وتفرّغ لتأليف المحجة البيضاء.

إن إدراج الأحاديث الواردة عن أهل البيت عليهم السلام في الشؤون الأخلاقية ومناقشة بعض الروايات الضعيفة الورادة عن العامة والاعتراض عليها، من مزايا كتاب الفيض.

إن ما يمتاز به الفيض أنه إذا أراد أن يخوض في أي علم من العلوم ويؤلف كتاباً حول ذاك العلم لا يخلط بين مباني العلوم ومسائل العلوم المختلفة، فهو يطرق

<sup>(</sup>١) مثل: الإمام زين الدين أبي الفضل العراقي وتلميذه شهاب الدين بن حجر العسقلاني الذي خط كتاباً في المستدركات من تأليف الأستاذ. وكتب الشيخ قاسم الحنفي فتعفق الأحياءه. أنظر فرسالة الغزالي، تأليف المحقق المتبحر الأستاذ جلال الدين همائي متمنا الله بطول بقائد، طبعة طهران ١٣١٨ هـ. شر. ٩٠٩ م، ص ٢٧١. ٢٧٤. وهذا الكتاب فرسالة الغزالي، من نفائس الكتب والمصنفات التي خطت في هذا العصر، وآمل أن يترجم هذا الكتاب بالعربية وإحدى اللغنات الأجنبية الأساسية.

<sup>(</sup>٣) لم يكن الغزالي في نقله للأحاديث يهتم بصحة وسقم منقولاته، ويبدو أنه من جملة أولئك الذين يعتبرون جميع الصحابة معصومين. ويبدو أن ذلك التدقيق والتمحيص الذي قام به أمثال الفيض حول الأحاديث خارج عن قدرة الغزالي، بالرخم من أن الفيض قد عمد من مباحثه العلمية إلى نقل روايات ضعفة.

باب ذاك العلم بشكل منفرد يخال للقارى، أنه لا يجيد سائر العلوم الأخرى، على عكس بعض المؤلفين الذين يُدخلون كل العلوم في علم واحد ويخلطون بين المسائل مما يثير حيرة واستغراب القرّاء، مثل بعض المفكرين الذين يتممدون هذا الأسلوب، ويدمجون بين كل المباني الفلسفية في بحث أصولي أو فقهي واحد، ونورد هنا مثال على ذلك، حيث قبل في مقام تحقيق الصلاة: البحث في الصلاة وأنها من أية مقولة من المقولات التسع هل هي أمر اعتباري أو أنها من الأمور الحقيقية، وهكذا في سائر المباحث.

إن للفيض تأليفات كثيرة تعتبر في مجالها نادرة جداً وذات جودة عالية. كما أن لملا محسن أشعاراً بعضها ضعيف وغير موزون مثل أستاذه الماهر(١).

\* \* \*

كان ملا عبد الرزاق المشهور بالفياض صهر ملا صدرا وتلميذه، كان من أعاظم الحكماء والفلاسفة الذين جاءوا بعد ملا صدرا، وكان في البحث النظري أكثر عمقاً ودقة من الفيض، ويعتقد البعض أنه تابع لمسلك المشائية في الأفكار الفلسفية. فهو يغور في المباحث بشكل يدفع المرء إلى الاعتقاد أنه لم يتأثر بأفكار أستاذه، لكنه في الباطن يسلك طريقة الإشراق ويعتقد بمباني أستاذه، وأعطى لعقائده طابع سبك المتكلمين وأهل الرأي خوفاً من العباد وخشية من التكفير.

والدليل على اعتقاده بتقدم طريقة الإشراق والتصوف على مسلك أهل الرأي هو قوله صراحة في مطلع وأواسط وأواخر كتاب اجوهر مرادا<sup>(٢٢)</sup>: إن طريقة الإشراق هي طريقة الأنبياء تدعو الخواص من العالم إلى أحدية الوجود وأن طريقة أهل الرأى هي طريقة القاصرين عن نيل سلوك الذات.

<sup>(</sup>١) لقد طبع ديوان أشعار ملا محسن. وثمة رسائل شكوئى حول الشعر تبادلها ملا محسن مع ملا عبد الرزاق سجّلها صاحب الروضات. لقد كان ملا عبد الرزاق شاعراً مقتدراً، له ديوان شعري يضم حوالي أربعين ألف بيت، وثمانين ألف بيت حسب بعض الثقاة، وهذا الديوان موجود في مكتبة آستانة القدمى الرضوية.

<sup>)</sup> انظر المجوهر مراده طبعة الهند ١٣٠١ هـ. ق، ص ٨.
لقد كتب ملا عبد الرزاق المتوفئ عام ١٠٧١ هـ. ق العبدأ والمعاد لملا صدرا بخط يده وقارنها مع
نسخة أستاذه وأطلعه عليها. ويشاهد في حواشي هذا الكتاب ختم صدر الدين الشيرازي. وقد قرأ
صاحب الشوارق هذا الكتاب على مسمع أستاذه. وترجد هذه النسخة في مكتبة أستاذي المحقق
الحاج ميرزا محمد حسين الطباطبائي التبريزي.

وفي جانب آخر من كتاب الجوهر مرادا قبل: اإن للإنسان طريقين إلى الله تعالى، طريق ظاهر وطريق باطن، طريق الباطن طريق توصل الإنسان إلى الله، وطريق الظاهر طريق يمكن الإنسان من معرفة الله، وثمة طريق طويل من المعرفة إلى الوصول، إن طي طريق الباطن محفوف بصعوبات، لكن طي طريق الظاهر وهو طريق الاستدلال ميسور لكل العقلاء (1).

وفيما يتعلق بمسألة أصل الوجود فقد قال ملا عبد الرزاق وبشكل ضمني في المجلد الأول من الشوارق بأصل الوجود، وفي المجلد الثاني قال بأصل الوجود ووحدة حقيقته واعتبر القاتلين بأصل الماهية أنهم منكرون لأمر بديهي.

والشوارق في مجلدين عبارة عن شرح على التجريد، حيث تم شرح التجريد حتى قد شرح التجريد حتى قد شرح التجريد حتى قسم من الإلهيات، وهذا الشرح غير كامل، ومن مؤلفاته حاشية على حواشي الخفري على التجريد وجوهر مراد وثروة الإيمان. وفي مبحث علم الحق صرّح بأن لديه نية في تأليف رسالة في أصل الوجود لأرد على جميع الشبهات التي جاء بها منكروا أصل الوجود.

لقد كان ملا عبد الرزاق يدرس «الشواهد الربوبية» والمبدأ والمعاد لملا صدرا وشرح حكمة الإشراق، وكان ملماً بل من الراسخين في التحقيق في الفلسفة والحكمة الذوقية والحكمة المتعالية، لكنه ألف كتبه على طريقة المشائية وأهل الرأى.

لقد عاش ملا عبد الرزاق اللاهيجي بعد أستاذه حوالي واحد وعشرين عاماً. ومن تلامذة ملا عبد الرزاق، قاضي سعيد القم*ي<sup>(١)</sup>.* 

لقد أنكر قاضي في شرح الأربعين في شرح حديث عمران الصابي العلم الذاتي، وفي الصور

<sup>(</sup>۱) - تجوهر مرادق ص (۸، ۹، ۱۰).

٢) «الشوارق»، المجلد الثاني، مبحث علم الحق، طبعة حجرية، ص (٢٨٤) درس قاضي سعيد علن يد الفيض والفياض وملا رجب علي، ويكن للثلاثة احتراماً خاصاً. وهو في التصوف تلعيذ الفيض. ودرس حكمة الإشراق للسهروردي عند اللاهبجي «الفياض»، وفي حكمة المشاه كان تلميذ ملا رجب علي. ومن هنا اعتقد البعض أن وفاة الفياض كانت عام ١٠٥١ أو ١٠٥١ هـ. ق، كما ذكروا أن قاضي سعيد توفي قبل بلوغ سن الكهولة، حيث كان يبلغ عند وفاته حوالي خمسين عاماً. وغالباً ما تطرق قاضي سعيد في مسفوراته إلى المباحث الذوقية، وقلما تطرق إلى المباني النظرية الدقيقة، ويبدو من خلال تقرير المباني أنه لم يكن راسخاً وضليماً في مثل هذه المباحث، كما أنه يدو غير ناضح في المباحث المباقية رغم ما يملكه من استعداد وذوق.

إن ملا عبد الرزاق أقوى من الفيض في الفلسفة والمباحث النظرية، ويمكن القول إنه من أهل التحقيق والتدقيق، بينما الفيض يقرر نفس كلمات ملا صدرا. لكن الفيض أفضل من ملا عبد الرزاق في الحكمة الذوقية والتصوف، فهو في العلوم النقلية صاحب رأي وله تأليف وتصنيف، فيما ملا عبد الرزاق ربما كان غير ملم أصلاً بالعلوم النقلية والمباحث التحقيقية في الفقه وعلم الحديث والرجال، أو لم يكن لديه اطلاع واسع على هذه العلوم (١).

\* \* \*

يعتبر الشيخ حسين التنكابني واحداً آخر من تلامذة ملا صدرا، وهو مثل الفيض تابع لمسلك أستاذه في الأفكار الفلسفية، لكنه لم يرقئ في العلم إلى مقام ومرتبة الفيض واللاهيجي. كتب رسالة في وحدة الوجود، كما طبعت له رسالة في حدوث عالم الوجود في حواشي المشاعر. وبرهانه على الحدوث هو نفس برهان ميرداماد قرره حسب سبك ملا صدرا الفلسفي.

\* \* \*

لقد كان قاضي سعيد القمي المتوفئ إما عام ١١٠٣ أو ١١٠٤ هـ. ق. مفكراً ومدرساً للفلسفة والتصوف في عصره. ورغم أنه كان ضليعاً في التصوف وصاحب قريحة تميل بالفطرة إلى التصوف، لكنه متمسك بأفكار ملا رجب على في دقائق

المستوحة التي يقول بها المشائيون في مقام تصحيح العلم التفصيلي، اعتبر أن إيرادات شيخ الإشراق واردة، في حين أن ميرداماد وملا صدرا قزرا رجوه اشتباهات شيخ الإشراق.

م روب ولور وفي مقام الانتصار للخواجة وشيخ الإشراق (في بيان ورود إيرادات على الشيخ الرئيس) قال في شرح الأرمين:

دلا يخفىٰ على البارع في الحكمة المتعالية أن هذه الإيرادات لا محيص عنها وأن كل من تكلّف لدفعها فقد شهد على نفسه بالخروج عن طور الحكمة بل عن حدّ الإنسانية وأيضاً الرجل أعظم قدراً من أنه بعد ما شرط على نفسه عدم التصدي لخلل ما في الكتاب إذا تعرض لعقسدة فيه أن يتصدئ بجوابه من رأس مال فضيلته فهم ما في شرح إشاراته ونكاته .......

شرح التوحيد للقاضي، طبعة ١٣٥٥، ص ٣٥٣، ٣٥٥.

ثم تعرق قاضي إلى بيان الإيرادات الواردة على الصور المسنوحة وقال: فومنها ما سنح بالبال وهو إن هذه الصور المعرجودة إما أن توجد دفعة . . . .

وما خطر ببال هذا العارف عين العبارات التي بيّنها ملا صدرا في «المبدأ والمعاد» وفشرح الهداية» وفالأسفار، وقال إنها إلهام ربّاني. شرح الأربعين، ص ٣٥٥ ـ ٣٥٧.

إن جميع تحقيقات القاضي في علم الحق مأخوذة عن طريقة صدر الدين وقده.

(١) كان الفيض في العلوم النقلية من تلامذة السيد ماجد البحراني.

المباحث العلمية، ويبدو أنه لم يكن ملتزماً كفاية بالقواعد والقوانين والأصول المقررة من قبل ملا صدرا، ويبدو واضحاً من طريقة تحريره وتأليفه أنه لم يكن عارفاً بأفكار ملا صدرا، مع أنه يجب أن لا يحذو حذو غير ملاصدرا في مسلك التصوف.

لم يكن قاضي سعيد ضليعاً بالمباني والعباحث الفلسفية (١) بل كان يميل أكثر إلى المباحث الذوقية، وعمد إلى تطبيق المباحث العرفانية مع الأخبار والأحاديث بطريقة خاصة، لكنه غير ناضج في التصوف كما يجب. ويمكن الإشارة إلى أخطاء كثيرة في أفكاره، رغم أنه من النوادر في الذوق والاستمداد، فقد صدرت منه بعض الكلمات العجيبة والغربية.

لقد كان قاضي تلميذ المرحوم الفيض في العرفانيات، والفيض بدوره أيضاً لم يكن ضليعاً في هذا العلم، حيث كان في مقام بيان المباني العرفانية يقرر نفس كلمات محيى الدين وأتباعه دون تصرف.

يوجد لدي أثر لملا صدرا لا نعرف إن كان قد كتبه بنفسه أو أن أحد تلامذته قد قرر بيانات الأستاذ. ومثل هذه الإفادات موجودة أيضاً في علم اليقين للفيض.

<sup>(</sup>١) للقاضي سعيد كتب تحقيقية نادرة كثيرة مثل «شرح الأربعين» و«شرح على التوحيد» للصدوق و«أسرار الصلاة». إنه في جميع كتبه من شروح وتعليقات يميل كلياً إلى التصوف، وهو صاحب ذوق وقريحة خاضين في تقرير مباني التصوف وتطبيقها مع القواعد الدينية.

# بيان كيفية نمو افكار ملا صدرا في حوزة أصفهان التعليمية وانتشارها في سائر البلاد

لم تكن أفكار وآراء ملا صدرا تستاثر بالاهتمام كما يجب في عصر السيد حسين الخوانساري<sup>(۱)</sup> وملا رجب علي رملا عبد الرزاق والغيض الكاشاني. أما في المحوزات التعليمية فقد كانت أفكار النبيخ وأنباعه أكثر رواجاً. ولم يكن لدرس التصوف رونقاً خاصاً، إلاّ أن ملا صنوا استأثر في هذا العصر وعصره باهتمام كبير، حيث وصف بصدر أعاظم الحكماء وصدر المحقين وصدر المتألهين.

إن حواشي وتعليقات ملا صدرا على الشفاء وشرحه على الهداية وتعليقاته على حكمة الإشراق قد لفتت أنظار المفكرين المتمايلين إلى طريقة المشاء والإشراق إليه، ولأنه كان يميل كثيراً نحو التصوف كان من الطبيعي أن يكن له أنصار التصوف احتراماً خاصاً، وكان تلامذته يدرسون كتبه، وكل ذلك جعل من كتب ملا صدرا تدريجياً كتباً فلسفية تدرس في الحوزات.

ومع الأخذ بعين الاعتبار أفكار ملا صدرا وعقائده الفلسفية التي هي أفضل من أفكار سائر الفلاسفة المسلمين، واحتوائها على جوانب مرغّبة كثيرة، ودفاعه في كثير من المسائل الفلسفية عن المشاه، إعتُبرت حواشيه على الشفاء أفضل دليل للطالب.

وكان من الطبيعي أن يجد طلاب فلسفة المشاء رغبة في مطالعة أفكاره. وكان له الفضل في إثبات كثير من القواعد الفلسفية للإشراق التي اعتبرت باطلة من قبل المشاء وأتباع الشيخ، وذلك بالاستدلال على طريقة الشيخ، ولأنه كان متأثراً جداً بالتصوف وأفكار العرفاء، كان طلاب الحكمة الذوقية والتصوف يتشوقون لمطالعة كته والاستفادة من أفكاره.

وكان ملاصدرا يتسم بثبات ورسوخ كلماته وعمق مبانيه وكثرة تحقيقاته وعدم التعصب إزاء المسالك المتعددة، وبالتدريج خلال فترة قصيرة استقطبت أفكاره

<sup>(</sup>١) السيد حسين الخوانساري ألف رسالة في الحدوث ورسالة سميت بالجذر الأصم.

وآراق الأنظار بشكل ملفت، وأخذ طلاب الفاسفة يطالعون حكمة المشاء والإشراق وعلم التصوف شيئاً فشيئاً بهدف فهم أفكار ملا صدرا وعقائده. وباتت كتب الشفاء والإشارات وحكمة الإشراق في مرتبة تلي كتب ملا صدرا التحقيقية مثل الأسفار والشواهد والمبدأ والمعاد في المدارس الإسلامية، حتى أصحبت كتب ملاصدرا من الكتب الفلسفية الأساسية للتدريس، وذلك في عهد الشيخ النوري وتلاميذه بينهم ملا محمد جعفر اللنكرودي وملا إسماعيل الأصفهاني وملا مصطفئ القمشي والسيد ميرزا محمد رضا الأصفهاني والسيد ميرزا حسن النوري والسيد رضي اللاريجاني (1).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) لقد عمل أصحاب جميع المسالك ما بوسعهم لبلوغ الواقع ونيل الحقيقة اوللناس في ما يعشقون مذاهب، وسالك كل طريقة بحث عن الحق في مسلكه، إلا أن ملا صدرا يرفض حصر التجليات الخاصة بالله تعالى، وخاض بعين صادقة وقلب نوراني في جميع المسالك، واعتبر أن الحق لا ينحصر بوجه من الوجوه في فكر معين، ومن هنا جاءت فلسفته مجبولة لجميع المسالك والمشارب.

# المفكرون ما بعد ملا عبد الرزاق والفيض والتنكابني وملا رجب علي قدّس الله أسرارهم

يوجد بين الحكماء والمفكرين الذين تلّوا ملا صدرا عدد يمكن أن نتوقف عندهم، كانوا راسخين ومحققين في الأفكار والآراء الفلسفية لملا صدرا خاصة المحكمة المتعالية، وأسدوا خدمات جليلة في الترويج لآراء الشيخ العلمية، وعلى رأس هؤلاء المعققين الشيخ ملا علي النوري المتوفى عام ١٣٤٦ هـ. ق(١).

لقد أحيا هذا الرجل مسلك الشيخ لأنه عاش ما يناهز المائة عام، وعمل حوالي سبعين عاماً في تدريس كتب ملا صدرا في مدينة اصفهان، ومن النادر أن يحظى رجال العلم بمثل هذا التوفيق.

وكان الشيخ النوري رجلاً عالماً فاهماً واقفاً على الأوضاع والأحوال، وكان لبساطته مثل بعض العلماء يتجنب إتعاب الآخرين. وكان يحظى باحترام خاص من جميع الطبقات، حيث كان زهده وتقواه ثابتين عند الجميع، وليس هناك من ينكر علمه ودرايته.

وبهذه الخصوصيات والميزات استطاع أن يدرس الفلسفة الإلهية فترة سبعين عاماً دون توقف، وهذا ماجعل الفقهاء والمجتهدين المعاصرين له يكنون لشخصه احتراماً كبيراً.

كان ملا علي معاصراً للفقيه المعظم والمجتهد البارع السيد محمد باقر حجة الإسلام والفقيه الورع الحاج محمد إبراهيم الكلباسي، وكانت له علاقة كبيرة بالسيد ويحضر صلاة الجماعة خلفه.

وكان ملا علي ذا مهارة عالية في تقرير مباني ملا صدرا، وتتلمذ علىٰ يده طلبة

<sup>(</sup>١) كان الشيخ النوري يتلقى دروس الفلسفة على يد السيد محمد بيد آبادي المترفى عام ١١٩٨ هـ. ق.

أكثر من طلبة ملا صدرا، وبرع بعض تلاميذه في التحقيق أكثر من تلامذة ملا صدرا، ويعتبره البعض من أبناء التحقيق في مباني ملا صدرا أنه في مصاف الشيخ، والبعض الآخر يفضله عليه.

وكان من تلامذته والمستفيدين من فيضه السيد رضي اللاريجاني وملا عبد الله الزنوزي وملا مصطفئ القمشني والسيد محمد رضا القمشني والسيد ميرزا محمد حسن الچيني وملا محمد جعفر اللنكرودي وميرزا حسن النوري والشيخ ملا محمد إسماعيل درب كوشكي الأصفهاني والشيخ ملا آقاي القزويني وميرزا عبد الجواد الحكيم وعشرات غيرهم من المفكرين وأهل المعرفة والحكمة، وقد توزع هؤلاء على أطراف بلاد إيران، وعمل بعضهم في مراكز علمية بهدف نشر العلوم العقلية ومعارف علم اليقين.

يجب أن نحظى بفرصة نغتنمها لشرح حال هؤلاء الحكماء الأفاضل وترجمة أحوالهم بشكل مفصل في كتاب مستقل لكي لا يقع من يرغب من بعدنا في التعرف على أحوال وآثار حكماء وعرفاء العهد الصغوي حتى قرننا الحالي، فيما وقعنا فيه من حيرة. إن كبار أساتلة طهران في العهد القاجاري درسوا وترعرعوا في حوزة الشيخ النوري، ومن بين تلاملة الشيخ كان السيد رضي من كبار أساتلة عصره في العرفان، فقد كان السيد رضي المازندراني رغم كونه تتلمل على الشيخ النوري في الحكمة المتعالية وربما لم يصل إلى مصاف الشيخ النوري في المسائل النظرية والمباحث الفلسفية، كان أفضل من الشيخ النوري في العرفانيات والحكمة اللاوقية وإحاطته بكلمات أهل العرفان. وكما براعة الشيخ النوري التي لا نظير لها في وإحاطته بكلمات أهل العرفان، ويأتي في إحاطته بأفكار محيي الدين في مرتبة بعد شارحي في التصوف والعرفان، ويأتي في إحاطته بأفكار محيي الدين في مرتبة بعد شارحي كلمات محيي الدين وعرفاء القرن السابع والثامن. وقد تتلمذ على السيد رضي الأسناذ الكبير والحكيم الجليل السيد ميرزا محمد رضا القمشي المتوفئ عام ١٣٠٦ هـ. ق. وقبل إن السيد رضي كان في العرفانيات تلميذ الشيخ ملا محمد جعفر الآبادئي (الماصف فإننا لا نملك الآبادئي (الماصف فإننا لا نملك الآبادئي (الماصف فإننا لا نملك الآبادئي عاصر الشيخ النوري، وللاسف فإننا لا نملك الآبادئي (الماصف فإننا لا نملك الآبادئي المناه في الماصف فإننا لا نملك المراء المناه في المرفانيات تلميذ الشيخ النوري، وللاسف فإننا لا نملك

إن السيد رضي اللاريجاني رضم أنه كان من المشاركين في حوزة الثيخ النوري والمنخرطين في حلقاته التدريسية لتعلم المعارف الإلهية، أصبح أخيراً من أفضل أساتذة عصره في العرفانيات.

 <sup>(</sup>٢) في مجال الصوف لا نملك سوئ هذه المعلومة وهي أن السيد ميرزا هاشم الرشني وهو مدرس في العرفان كان من تلامذة السيد محمد رضا القمشي، وهذا بدوره كان من تلامذة السيد رضي

شرحاً لحال هذا العارف الجليل.

إن السيد رضي هو ذلك الشخص نفسه الذي كفره الحاج محمد إبراهيم الكلباسي، وهذا النوع من التكفير لم يكن مطابقاً للموازين الشرعية، وإذا ما اعتقدنا بصحة أعمال المفكرين، يجب أن نقول إن حكم التكفير الصادر عنهم مردة عدم إلمامهم بالمباني العقلية والعرفانية. ومن هنا فإن الأشخاص الماهرين في العلوم المنقولة والمعقولة هم أقل من كفر غيرهم. لقد كان أولئك الذين يتعرضون للتكفير في الغالب من أهل الصلاح والسداد والورع والتقوى والفضيلة. لقد كان السيد رضي مشهوراً بتقواه في عصره، حيث كان يصوم معظم أيام السنة، قائماً في الليل مواظباً على العبادات والرياضات الشرعية متمسكاً بالزهد والورع والعمل والتعبد بظواهر الشرع، وفي ذلك وردت قصص عجيبة وملفتة.

ومن المشهور أنه كان طلب من أعاظم تلامذته السيد محمد رضا القمشئي أن يكون على وضوء وهو يحضر درس التوحيد والمعارف الإلهية، لأن فهم حقائق علم التوحيد يستلزم عبادة خالصة من الإنسان لله تعالى.

كما أن مولانا محمد صادق الأردستاني الذي حير الألباب في زهده وورعه وتقواه، تعرّض هو أيضاً للتكفير، حيث أنهم بارتكاب أنواع البلايا. وكان الدافع لهذا العمل الغرور والأثانية الزائدة عن الحد، إذ يكفرون المتقين خلافاً لموازين العقل والشرع ويدمرون حياتهم ويربكون معايشهم ويسعون إلى جعل الناس يستصغرونهم. وأحياناً كان بعض الأشخاص يتعرضون للتكفير لكنهم لم ينطقوا ببنت شفة. ذات يوم قام الحاج ميرزا حبيب الله الرشتي وبتحريك من أحد مدرسي النجف الذي كان يريد أن لا يبقئ له معارض في المستقبل، قام بتكفير الشيخ هادي الطهراني المعدرس المعروف الذي كان من بين تلامذته جماعة من المجتهدين ومراجع التقليد في العصر التالي، وكان هذا التكفير بمثابة ضربة قاسية يتلقاها هذا الرجل العظيم. وذات مرة غضب الشاء سلطان حسين على ملا محمد صادق.

واعتبر بعض الأذكياء أن ما ابتلي به الشاه سلطان حسين فيما بعد مردّه هجوم الأفغان بسبب إهانته لمنزلة هذا العالم الجليل.

لقد تم نفي السيد رضي من أصفهان إلىٰ نجف آباد، واضطر هذا السيد المتأله

المازندراني الذي كان من جهته تلميذ ملا محمد جعفر الآبادئي. ولا نملك معلومات أكثر من ذلك، لكننا ومعزيد من التفحص والندقيق ربما استطعنا أن نحدّد أساتذة التصوف والعرفان حتى عصر ملا صدرا.

المحقق إلى التظاهر بالجنون لإنقاذ نفسه.

ويقال إن طبيباً معروفاً كان من مريدي السيد أدلى بشهادة قال فيها إنه يعالج السيد من الجنون منذ مدّة.

وبفضل هذه التدابير ينجو هذا العارف الرباني بنفسه ويتخلص من مصير كمصير شيخ الإشراق وعين القضاة الهمداني.

وفي ذلك العصر وتلك الظروف ربّى الشيخ النوري كل ذاك العدد من التلامذة في الفلسفة .

ومعروف أن المرحوم السيد حجة الإسلام قد تشقّع للسيد رضي حتى يعود من نجف آباد إلى أصفهان ويواصل مهمة التدريس.

ونظير هذا العمل قام به المجلسي الثاني لمولئ محمد صادق الأردستاني مع فارق واحد هو أن المرحوم الأردستاني قد فقد أثناء نفيه وعائلته طفله الصغير الذي قضئ بسبب شدة البرد.

إن سرد قصة نفي هذا العالم الجليل والمصيبة التي لحقت به من جهة شيخ الإسلام في زمانه العلامة المجلسي وشاه سلطان حسين، ليبعث على الحزن والألم اليس هذا أول قارورة كسرت في الإسلام.

- - -

من تلامذة الشيخ النوري، الشيخ ملا آقا القزويني المتوفئ عام ١٣٨٧ هـ. ق. وقد عاد ملا آقا إلى مسقط رأسه قزوين بعد أن أكمل دراسته وانهمك في التدريس، فراح طلاب العلوم العقلية بأتون إليه من الأطراف للإستفادة من علمه.

وهذا الشيخ ملا آقا هو نفسه الذي أدان في مناظرة جمعت الحاج ملا محمد تقي البرغاني والشيخ أحمد الإحسائي مؤسس طريقة الشيخية ومصدر بروز فتن متعددة في مدينة قزوين، أدان الشيخ أحمد الإحسائي، وهذه القضية كانت من أسباب مخالفة أتباع الإحسائي لملا صدرا. وقد كتب الشيخ أحمد شروحاً وتعليقات على بعض آثار ملا صدرا متناولاً إياها بالرد والمناقشة والإنتقاد، واعتبر نفسه أنه نجح في رد مباني ملا صدرا.

لقد قرأت وبشيء من الدقة آثار الشيخ أحمد لمدة مرات، وأرى في نفسي الجرأة لأقول إن الشيخ أحمد لم يدرك قاعدة من قواعد الفلسفة والعرفان، وقد عجز من حيث لا يشعر في جميع المباني الفلسفية. نعوذ بالله من الغواية وأستعيذ به من متابعة النفس والهوى.

كما أن ملا إسماعيل درب كوشكي قد دخل في بحث مطوّل مع الشيخ أحمد في مناظرة جمعتهما في أصفهان، وفاق عليه في الجدل العلمي. وقد كتب الحاج ملا هادي السبزواري حول هذه المناظرة وردود الإحسائي، يقول: الم يبرز علم الشيخ أحمد مقابل علم علماء أصفهان، لكنه في الزهد لم يكن له نظير»، فالإحسائي كان في العلوم النقلية من أكابر عصره، وثمة آثار له في النقليات تعكس تسلّطه وتبحره، لكنه كان خاوياً وغير ملم في علم الفلسفة، وثمة موضوعات كثيرة جداً في آثاره ليست مبتنية على أي أصل وتبعث على السخرية.

وبعد النقاش والجدل العلمي بين ملا آقا والشيخ في حضور ملا محمد تقي البرغاني، أقدم البرغاني على تكفير الشيخ، ولما كان ملا محمد تقي مؤيداً في علمه وصلاحه وسداده من قبل فقهاء عصره، فقد أيد علماء العراق وإبران الملا محمد تقي في حكمه هذا، واضطر الشيخ أحمد إلى العودة إلى وطنه الإحساء والقطيف بقصد زيارة مكة. وبسبب إقدامه هذا خسر البرغاني نفسه، حيث أقدم أتباع الشيخ أحمد وبتحريك من شخص بدعى حسن بابي أقدموا على قتل البرغاني بصورة فجيعة بينما كان ساجداً يصلي في محراب العبادة بين الطلوعين. إن مزاجبات هذا الشيخ العربي الكبير الكلام قد دفعت بعدد كبير نحو الضلال وأرسلت عدداً آخر إلى العدم، وما زالت آثار تلك الفتنة باقية حتى يومنا هذا.

ويمكننا أن نلخص كل تحقيقات الإحسائي في سطرين تلخيصاً لا معنىٰ له حتىٰ أن المرحوم نفسه لم يكن يفهم منها شيئاً سوى الألفاظ المبهرجة.

 إن النبي عندما مر في معراجه بجانب كرة التراب ألقئ عنصر التراب، وعندما مر بجانب كرة النار ترك عنصر النار ولدى مروره من كرة الهواء أودع أهلها عنصر الهواء . . . . .

فهو كان يتصور أن المركب يبقئ مركباً حتى إذا فككنا أجزاءه، وأن انحلال وتركيب العناصر التي يتركب منها العزاج أمر اختياري مثل الحذاء والقبعة الملذين يبعدهما الإنسان عنه. إن تركيب البدن والنفس تركيب طبيعي ناجم عن السير التكاملي للمادة والعناصر الأولية، وأن النفس تخرج إلى الوجود من هذا السير التكاملي وتصل إلى مقامها الأصلي. وذكر الإحسائي في آثاره مراراً: إن الإنسان يحشر مع جسم الهورقليا. . . \* ومن هذا القبيل من الهفوات التي لم تكن في الواقع تستأهل أن تضل بسببها الآف النفوس وتهدم مئات الأسر، كما أن المسائل المتعلقة بالرطب واليابس التي طرحها الشيخ احمد وتلميذه السيد كاظم الرشتي كانت سبباً في ولادة البابية والبهائية ، وكان الشبخ أحمد قد برز في زمان لم يكن فيه بلدنا في ولادة البابية والبهائية ، وكان الشبخ أحمد قد برز في زمان لم يكن فيه بلدنا

العزيز في وضع حسن، حيث كان الناس وفي مقدمتهم المسؤولون يجهلون تماماً أوضاع العالم من حولهم، وطبيعي في مثل هذه الظروف أن يهتم الغرباء بكل ما من شأنه أن يشتت أفكار وعقائد الناس ويربك الأوضاع، ويقدمون على مثل هذه الفتن التي من شأنها أن تحرق الأخضر واليابس وتؤدي إلى سقوط حكومة حتى، ومثل هذه المسالك يعمل الغرباء على دعمها وتعزيزها عن طريق أذنابهم وعملائهم.

وبعد الشيخ أحمد تسلّم إدارة الحوزة السيد كاظم الرشتي الذي كان على عكس الشيخ أحمد ضعيفاً جداً في المسائل العلمية، وقد خرّجت حوزة السيد كاظم السيد علي محمد أو ميرزا علي محمد باب ابن الميرزا رضا البزاز الذي كان وبتحريك من الغرباء مصدر كل تلك الفتن والفساد . . (١٠).

وكل هذه الأمور نتيجة الفوضئ وعدم الترتيب التي كانت سائدة في الحوزات. فلو كان هناك نظم وترتيب لما تجزأ أمثال الإحسائي على تأسيس طريقة يواجه بها علماء كبار أمثال صاحب الجواهر والشيخ كاشف الغطاء، ويعمل على إغواء الناس.

. . .

إن السبد علي المدرس (الذي اعتبره أن لا نظير له بين المتأخرين في فلسفة ملا صدرا والتحقيق في مباني الحكمة المتعالية، وآثاره ومؤلفاته هي أكثر عمقاً وتحقيقاً من مؤلفات جميع الفلاسفة من أتباع ملا صدرا) استفاد من الشيخ ملا آقا في قزوين مدة من الزمن، ويذكر اسمه بعظمة واحترام ويفتخر كونه تلميذاً له.

\* \* \*

سافر الشيخ ملا عبد الله الزنوزي المتوفى عام ١٢٥٧ هـ. ق، وبأمر من الأستاذ، سافر إلى طهران للتدريس في مدرسة خان مروي التي تأسست في عهد فتح علي شاه، وباشر فور وصوله تدريس الكتب العلمية والفلسفية. إن ملا عبد الله كان في مجال الفلسفة شارحاً لكلمات ملا صدرا وناهجاً مسلكه. وشوهدت له عدة حواش على مواضع مختلفة من الأسفار والشوارق. ألف كتابين في العلم الإلهي

<sup>(</sup>١) إن غالبية الناس يجهلون حجم الدعم الاستعماري الحقيقي للمسالك التي تتشكل من الأقليات. فثمة عناصر معروفة وأخرى غير مكشوفة في الوطن تعمل وعلى مدنى سنين طويلة رابطاً وأحياناً أداة لتحقيق الأغراض المشوومة للغرباء في بت بذور التفرقة بين المسلمين. وفي عصرنا هذا يعمل عدد كبير من عامة الناس الذين يجهلون المعارف الإسلامية على تضليل الناس البسطاء باسم الشيخ والقطب والعرشد رغم وجود كل وصائل المصحوة بيد المسلمين. وليست هناك طريقة مثل التصوف وقعت ضحية العفاسد.

باللغة الفارسية بسبك ملا صدرا، وتوجد مخطوطاتهما في أهم المكتبات بطهران.

وهذان الكتابان هما الأنوار الجلية واللمعات الإلهية، وقد صيغا بعبارات سلسة ويسيره على عكس المخطوطات الفارسية للسيد علي التي هي غاية في التعقيد.

وقد نقل السيد علي الحكيم في كتابه بدائع الحكم مواضيع تحقيقية من هاتين الرسالتين، وعبّر عن والده بالوالد العلامة.

لقد درس الشيخ ملا عبد الله (١٠) مدة من الزمن في كربلاء على يد السيد علي صاحب الرياض والسيد إبراهيم القزويني صاحب ضوابط الأصول، وكان يحضر في حوزة الميرزا القمي صاحب قوانين الأصول في الأصول والغنائم في الفقه في قم، ثم سافر إلى أصفهان وتبحر في الفلسفة، واعتبر في هذا المجال من محققي حوزة الشيخ النوري التدريسية.

\* \* \*

كان الملا إسماعيل الأصفهاني المتوفي عام ١٢٨١ هـ. ق من المفكرين والتلامذة البارزين بل ومن بعض الجهات كان أفضل تلامذة الشيخ النوري، وكان يدير حوزة الشيخ في حياة الأستاذ. وبعد أن ضعف وعجز بسبب تقدمه في السن، لجأ طلبة الفلسفة والإلهيات في حوزة أصفهان إلى دروس الملا إسماعيل للاستفادة. وبعد أن يفرغ الملا إسماعيل من التدريس كان يذهب بمعبة تلاميذه إلى درس الشيخ النوري.

وكان من هؤلاء الحاج الملا هادي السبزواري والشيخ ملا آقا القزويني المتوفى عام ١٢٨٦ هـ. ق، وكان الشيخ ملا آقا غالباً ما يحضر دروس الشيخ النوري. وأعتقد أن الشيخ ملا آقا كان من حيث إحاطته بمباني ملا صدرا وتمكّنه في المحكمة الإلهية في مصاف الشيخ النوري وملا إسماعيل الأصفهاني.

وقد رأيت أسفاراً خطية سجل أحد تلامذة ملا آقا بعضاً من تقريرات الأستاذ بعنوان امن إفادات أستاذنا المولئ آقا الفزويني، في حاشيتها. وما لمسته في هذه الحواشي مواضيم تحقيقية مفيدة وجاكية عن نهاية تسلط ملا آقا على الأسفار<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) درس الشيخ ملا عبد الله الأدب العربي في أذربايجان مسقط رأسه بحيث عُرف بعد منه بملا عبد الله التحوي، وخلاصة القول إن ملا عبد الله كان يعتبر مفكراً جامعاً وأبرز علماء عهد القاجاريين. حيث كان من جهة الأخلاق والصفات والآداب والسنن من نوادر زمانه. وكان يحضر في أصفهان دروس حجة الإسلام.

<sup>(</sup>٢) هذه النسخة من الأسفار موجودة في مكتبة الحاج الشيخ عباس الطهراني في قم.

إن للملا إسماعيل حواشي على الشوارق أورد في مقام التحقيق فيها عبارات مشابهة لعبارات الشيخ. وكان كتب رسالة غاية في العلم والتحقيق رداً على الشيخ أحمد الإحسائي. وإذا ما نظر ملم بالفلسفة إلى هذه الرسالة لاستنتج أن الملا إسماعيل يعتمد أسلوب التحرير في المباني الفلسفية كملا صدرا، وربما لا يمكن أن يغرق بينهما (۱).

إن الحاج ملا هادي السبزواري المتوفىٰ عام ١٢٨٨ هـ. ق. هو صاحب الحاشية علىٰ هذا الكتاب، والشيخ ملا أقا القزويني من تلامذة الملا إسماعيل (٢٠).

كان المرحوم الشبخ ملا يوسف الحكمي القزويني من كبار تلامذة الشيخ ملا أقا، وكان من مدرسي
 الحكمة الإلهية.

<sup>(</sup>١) هذه الرسالة هي الرد على هغوات الإحساني على عرشية الشيخ ملا صدرا. إن رسالة ملا إسماعيل التي طبعت في «حواشي العرشية» و«أسوار الآيات» هي غير كاملة على عكس ما توهم به غالبية أهل العلم.

 <sup>(</sup>٢) غالباً ما كان الشيخ ملا أقا الغزويني يحضر دروس الشيخ النوري، وقد أدرك سائر أسائذة عصره.
 وكان السيد ميرزا رفيعاء الغزويني جد الأستاذ الحاج ميرزا أبو الحسن الغزويني من كبار تلامذة الملا إسماعيل.

### مفكرو طبقة ما بعد ملا عبد الرزاق والفيض...

### دورة مولانا محمد صادق الأردستاني ومعاصريه

إن من بين مفكري ومدرسي علم الحكمة والمعارف الإلهية بعد تلامذة ملا رجب علي والفيض والفياض ومعاصريهم، الذين كان مركز تدريسهم في أصفهان، هم الشيخ عناية الله الكيلاني وميرسيد حسن الطالقاني والمولئ محمد صادق الأردستاني المتوفئ عام ١٩٣٤ هـ. ق. وعدد آخر من المفكرين.

كان الشيخ عناية الله مدرساً لفلسفة المشاء ومن تلامذة مير قوام الحكيم وملا رجب علي وميرسيد حسن الطالقاني مدرس شرح الفصوص لمحيي الدين وكتب شيخ الإشراق، وربما كان السيد رضي وأستاذه ملا محمد جعفر الآبادئي من تلامذته مع الواسطة.

ربما كان ميرسيد حسن من تلامذة ملا حسن اللنباني شارح المثنوي، وكان ملا حسن المتوفي عام ١٠٩٤ ماهراً في فلسفة الإشراق والمشاء.

وكان ابنه ملا حسين المتوفئ عام ١١٢٩ هـ. ق. من تلامذة المجلسي، جرت بينه وبين السيد علي خان شارح الصحيفة (١) مناقشات عدة، واللنبان من محلات أصفهان والملا حسن من أهالي ديلمان لاهيجان.

إن شرح حال السيد ميرزا محمد صادق الأردستاني من بين هذه الطبقة واضح كما هو حال خصوصيات حياته. وتبدو أفكار الأردستاني وآراؤه العلمية واضحة وجلية من خلال مطالعة ما خلفه من آثار ومؤلفات. وكان الميرزا محمد صادق كتب رسالة مختصرة في التزوير باللغة الفارسية (٢)، اعتبر فيها من القاتلين بأصل الوجود ووحدة الحقيقة، وقد قرر في هذه الرسالة كيفية أن حدود جميع الحقائق الإمكانية

<sup>(</sup>۱) انظر مقدمة الأستاذ الهمائي على سرح «المشاعو» لملا صدرا.

 <sup>(</sup>٣) ترجم هذه الرسالة إلى العربية أحد تلامذة الأردستاني يدعن محمد مهدي بن هداية الله بن محمد الموسوي. ويوجد الأصل والترجمة في مكتبة طوس.

واقعة في حدّه، وطريقته في هذه المسألة هي نفس طريقة ملا صدرا دون زيادة أو نقصان.

أما الأثر الثاني لملا محمد صادق فهو رسالة الحكمة الصادقية<sup>(١)</sup>، وهذه الرسالة هي في النفس وقواها المادية والمعنوية. ويبدو من خلال طريقة تحرير وسبك تقرير المبانى أن الملا محمد صادق ضليع بالحكمة الذوقية بل ويميل إليها.

ويعتبر ملا محمد صادق الأردستاني القوى الغيبية للنفس بأنها مجردة على عكس المشاه، وقد تأثر في هذه المسألة بكلمات ملا صدرا لكنه لم يكن ناضجاً ومحققاً في هذا المشرب، ولم يكن يوافق مقولة ملا صدرا في كيفية نشوء الروح، ولا كلمات القائلين بروحانية النفس بحسب الذات وروحانيتها بحسب البقاء، في حين أن النفس يجب أن تكون إما روحانية البقاء والحدوث وإما جسمانية الحدوث وروحانية البقاء، لأن الحصر في المقام عقلي ولا يتصور شقً ثالث.

وثمة مواضيع كثيرة ناقصة وغير مكتملة في الحكمة الصادقية، وقد كتبت نقداً مفصلاً علىٰ هذه الرسالة يجب أن يُطبع بشكل مستقل.

إن ملا حمزة الكَيلاني هو من تلاميذ ميرزا محمد صادق، ويقول حزين اللاهيجي إنه قضى في نهاية الحصار الذي فرضه الأفاغنة على أصفهان عام ١١٣٤هـ هـ. ق (٢).

إن من بين الحكماء والمفكرين بعد طبقة الأردستاني يمكن ذكر ملا حمزة الكيلاني المتوفل عام ١٩٣٤ هـ. ق والسيد ميرزا محمد الماسي<sup>(٣)</sup> المتوفى عام

<sup>(</sup>١) المحكمة الصادقية هي عبارة عن تقرير درس الأردستاني بقلم ملا حمزة الكبلاني. رأيت نسخة من «الشقاء» في مكتبة الأستاذ الملامة فخر الحكماء المعاصرين وسيد المجتهدين سندنا في الممارف الإلهية الحاج سيد أبو الحسن الفزويني مذ ظله، كتب ملا حمزة حواشي على بعض أجزائه.

وتوجد نسخة من الحكمة الصادقية في مكبة آستانة القدس الرضوية ، ويبدو أنها ناقصة . وقد كتب أحد تلامذة ملا حمزة يدعن ملا محمد على بن محمد رضا مقدمة فاضلة علن هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) إن هجوم الأفغان علن أصفهان من المصائب والبلايا التي لا تُنسئ والتي ألحقت ضربة قاسية بالشعب الإيراني. فكثير من المفكرين الإسلاميين البارزين قد تواروا عن الأنظار في هذه الفئنة التي أنت على الكثير من الكتب العلمية. إن مطالعة تاريخ هذه الواقعة لمؤلمة جداً. لقد قام محمود الأفغاني وبإيعاز من ملا زعفران «خذلهما الله تعالى» بتلف الكثير من مؤلفات وآثار المعارف الإسلامية للشيعة.

 <sup>(</sup>٣) كان محمد تقي بن ميرزا كاظم بن ميرزا عزيز الله بن مولئ محمد تقي المجلسي فاهماً وملماً في فلسفة ملا صدرا، وربما كان من المروجين لأفكار الشيخ.

١١٥٤ هـ. ق وملا إسماعيل الخواجوئي<sup>(١)</sup> المتوفى عام ١١٧٣ وملا عبد الله الحكيم.

إن عهد هؤلاء المفكرين كان عهد نضج فلسفة ملا صدرا. وكان ميرزا محمد الماسي أكثر اهتماماً من ساتر معاصريه بفلسفة ملا صدرا، حيث كان يدرّس بعض كتبه. كما أن ملا إسماعيل الخواجوئي هو من جملة المتأثرين بفلسفة الشيخ، وكان يدرّس بعض كتبه منها هشرح الههاية، وقد ساهم بروز هؤلاء المفكرين وميولهم لأفكار ملا صدرا في ظهور السيد محمد بيد آبادي والشيخ النوري، حتى أصبح طلاب العلوم العقلية متبحرين في أفكار ملا صدرا بشكل باتت كتب ملا صدرا كافية ووافية لطلاب الفلسفة والمعارف لدرك الحقائق، ورجحوا فلسفته بشكل رسمي على أفكار وآراء الشيخ الرئيس وشيخ الإشراق وغيرهما.

\* \* \*

كان السيد محمد بيد آبادي المتوفئ عام ١١٩٧ أو ١١٩٨ هـ. ق من كبار تلامذة حوزة ملا عبد الله الحكيم المتوفئ عام ١١٦٧ هـ. ق وملا إسماعيل والماسي المتوفئ عام ١١٥٩ هـ. ق. وكان ملا محراب المتوفئ عام ١٢١٧ هـ. ق وميرزا أبو القاسم مدرس خاتون آبادي المتوفئ عام ١٢٠٧ هـ. ق من التلامذة الفضلاء والبارعين في حوزة السيد محمد بيد آبادي التدريسية.

كان السيد محمد مدرساً في كتب الحكماء لا سيما كتب ملا صدرا. وقد

كتب السيد جمال الخوانساري رسالة في حدوث العالم وتقرير الزمان الموهوم حسب مرام أهل الجدل والكلام، وردّ فيها علن الحدوث الدهري للميرداماد وانتصر لمذاهب أهل الجدال. ويمتبر ملا إسماعيل كلام جمال المحققين مرفوضاً، حيث أن ببراهين على بطلان قوله. ومن هذه الرسالة ينبيّن أن ملا إسماعيل كان أحد كبار الحكماء والمحققين في عصره. كما كتب ملا إسماعيل رسالة في الرّدّ على وحدة الوجود مقولة جهال الصوفية، وقد خلط أحياناً في مبحثه. إننا بيّنا في المنتخبات القلسفية وصيرة الفلسفة الإسلامية من عصر مبرداماد ومبرفندوسكي حتى عصرنا هذا، مستوى أفكار هؤلاء العظماء ومقاماتهم العلمية. ولدى ملا حمزة الكيلاني تأليفات متعددة لا نملك معلومات دقيقة عن كمّها وكيفيتها. وقد رأى المصنف حواشي غير مطبوعة لملا حمزة على والشفاءه، طبعة طهران، النسخة الخاصة بالاستاذ الأعظم الحاج ميرزا أبو الحسن الفزويني أدام الله حراسته، وكانت بخط جميل جداً. وقد قررت نأليف كتاب حول آثار مفكري حوزة أصفهان العلمية من مير داماد حتى أواخر عصر القاجار.

 <sup>(</sup>١) كان ملا إسماعيل الخواجوئي بن محمد رضا المازندرائي المتوفئ عام ١١٧٣ هـ. ق من كبار المدرسين وأعاظم علماء الإمامية في عصره.

رأيت حواشيه على أماكن مختلفة من الأسفار. إن أحد المعاصرين للسيد محمد هو ميرزا محمد علي ميرزا مصطفئ المتوفئ سنة ١١٩٨ ه. ق الذي كان يدرس كتب العرفاء. حيث كان يعمل في تدريس شرح الفصوص وشرح حكمة الإشراق، ويبدو أنه تلقى التصوف والعرفان على يد ملا محمد جعفر الأبادئي والسيد رضي المازندراني والسيد محمد رضا القمشي. وكان تلميذ ميرسيد حسن الطالقاني، وفي العرفان كان من تلامذة ملا حسن اللنباني المتوفئ سنة ١٠٩٤ شارح المثنوي. وكان مير سيد حسن واللنباني يدرسان فشرح الفوصوص.

وكان المرحوم الأردستاني من المدرسين المشهورين في التصوف والفلسفة، وكان يعمل في تدريس العرفان.

\* \* \*

وبعد عهد الميرداماد والميرفندرسكي وملا صدرا، بانت كتب العرفاء من قبيل الشرح القصوص، والمهيد القواهد، لابن تركه وغيرها من كتب التدريس إلى جانب كتب التحقيق والفلسفة والحكمة.

واعتقد البعض من أهل الفكر أن الكتب العرفانية مثل «تمهيد القواعد» و«شرح الفصوص» و«المغتاع» و«مصباح الأنس» كانت تدرّس من قبل الحكماء والفلاسفة الذين عرضنا لتراجمهم، كما لو أنهم اعتبروا السيد محمد بيد آبادي مرجع نشر المرفانيات. وهذا الاحتمال والاعتقاد باطل من أساسه. فالسيد محمد (١٠ كان يدرس كتب ملا صدرا، ومعلوماته والشيخ النوري وآخرين في العرفان مقتبسة من كتب ملا صدرا وخاصة الأسفار.

إن من أوائل من نشر العرفان الملا حسن اللنباني المتوفئ عام ١٠٩٤ شارح

<sup>(</sup>١) يعتبر الحاج ملا مهدي النراقي أحد كبار تلامذة السيد محمد، وكان فقيهاً عظيماً وفيلسوفاً وعارفاً مكرماً، فهو صاحب تأليفات تحقيقة في الفقه والأصول والفلسفة والرياضيات وعلم الأخلاق. ورباتت أثاره الفقهية مورد استفادة المحفقين من الفقهاء. وبعض آثاره في المعقول والفلسفة الإلهية يعكس براعته في فلسفة ملا صدرا، حيث كان يعتبر من المحققين والراسخين في هذا المجال. وفي مباحث الوجود رأيت له تحقيقات دفعتني إلى الاعتفاد أنه من الراسخين في الفلسفة. وكان ابته الحادق العلامة الحاج ملا أحمد النراقي في طليعة علماء عصره في الفنون النقلية، لكنه لم يبلغ ما بلغ إليه أبوه في الرياضيات والفلسفة الإلهية. وكان ملا أحمد من نوابغ عصره لما كان يتمتم به من استعداد وذكاء، وكان كأيه من نوادغ عصره لما كان يتمتم به من استعداد وذكاء، وكان كأيه من نوادغ والمنقول والعلوم الأدبة.

وكانت للحاج ملا مهدي وملا أحمد مرجعية دينية وعلمية في إيران حيث قضيا فيها ودفنا في النجف الأشرف إلن جانب الجدار الخارجي للحرم الطاهر للإمام على المرتضئ عليه السلام.

المتنوي وميرسيد حسن الطالقاني وميرزا محمد علي ميرزا مظفر الأصفهاني وملا محمد جعفر آبادتي والسيد رضي المازندراني اللاريجاني الويد وبين هؤلاء كان السيد رضي المازندراني اللاريجاني الويت ويعتبر السيد محمد رضا المازندراني أكثرهم تحقيقاً ورسوخاً في العرفانيات، ويعتبر السيد محمد رضا تلميد السيد رضي من العلماء الذين راجع في عهدهم تدريس العرفان وبلغ أوجه، ولو لم تكن هناك موانع لبات لهذا العلم رونق خاص، وربما برز مفكرون أمثال الكاشاني والقيصري ولا السبب الأساس في خفوت نور هذا الاختصاص من المعارف الإسلامية ، هي المخالفات التي لا أساس لها للعلماء غير الملمين في العقلبات وأمزجتهم وأذواقهم، حيث كانوا ولقرون متمادية ينتشرون في الحوزات العقلية الخاصة والعامة ، وكانوا أحياناً يعتبرون مخالفة العرفان والفلسفة من الشؤون .

وقد شاع تكفير وتفسيق المفكرين المتخصصين في العقليات، رغم أن جمعاً كبيراً من المعتقدين والمؤمنين بالقواعد العقلية والعرفانية كانوا من المراجع الدينية، وكانت لهم حوزات تدريسية، وكان هؤلاء المفكرون يراعون جوانب التقية.

والعجب كل العجب من بعض المخالفين المتشددين للفلسفة والعرفان الذين يكفّرون مجموعة ويحترمون مجموعة أخرى تقول بنفس العقائد والآراه. ونذكر على سبيل المثال الخواجة الطوسي والميرداماد اللذين كان محترمين رغم أنهما كانا يعتقدان بجميع العباني الفلسفية المهمة ومن أركان الفنون العقلية والمروجين لها، بينما تكفّر مجموعة أخرى من العلماء تعتقد بنفس المباني. ومثل هذه التناقضات كانت قائمة يومذاك.

وكما ذكرنا فقد زالت إلى حدّ ما مسألة التكفير والتشدّد في مخالفة أئمة الحكمة والمعرفة والمتخصصين في الفلسفة والعرفان، ولكن الحوزات الفاعلة التي وجدت لتدريس العلوم الإسلامية قد فقدت نسبياً فاعليتها ورونقها، وكان ذلك سبباً في عدم بروز متخصصين ماهرين في العلوم الإلهية.

## بيان تاريخ انتقال الحوزة الفلسفية والعرفانية من أصفهان إلى طهران

بعد أن ازدهرت مدينة طهران أخذ المفكرون يتوافدون إليها من كل حدب وصوب، حتى أضحت مركز تدريس العلوم الإسلامية وخاصة العلوم الإلهية.

وفي حياة الشيخ النوري يعني في أواخر عمر الشيخ دعا بلاط القاجار الشيخ النوري إلى التدريس في مدرسة خان مروي، فأرسل الشيخ أحد كبار تلامذته هو الشيخ ملا عبد الله الزنوزي التبريزي إلى طهران، وكان للشيخ ملا عبد الله الزنوزي التبريزي إلى طهران، وكان للشيخ ملا عبد الله الناديس في حوزة طهران في مادة الفلسفة والعلوم العالية. وهذا الشخص هو المدرس والحكيم البارع السيد علمي الذي اعتبر من كبار مروجي الحكمة المتعالية لملا صدرا. وقد اشتغل ملا عبد الله الزنوزي في التدريس في طهران لفترة محدودة حتى وافاه الأجل عام ١٢٦٤ هـ. ق.

كما أن السيد محمد رضا القمشي الأصفهاني المتوفئ عام ١٣٠٦ هـ. ق هو من جملة الأشخاص الذين جاؤوا إلى طهران من أصفهان، وأقام فيها حوزة تدريسية.

وكان السيد محمد رضا بين الأشخاص الذين برعوا في تدريس الشفاء والإشارات وسائر كتب حكماء المشاء، كما كان أيضاً أستاذاً ماهراً ومتخصصاً في تدريس كتب شيخ الإشراق وصدر المتألهين، ولم يكن له مثيل في العرفانيات وتدريس اشرح الفصوص، والمهيد القواعد، والومصباح الأنس، والفنوحات المكية،

وأعتقد أن السيد محمد رضا كان في العرفانيات أهم من ساتر أتباع محيي المدين وأترابه باستثناء القونوي والقيصري والكاشاني، وكان أفضل من الجامي وأمثاله، ويفوق كبار أتباع محيي الدين في المرفان من حيث شموليته في مراتب العلوم الإلهية على حكمة المشاء والإشراق وفن التصوف، كما يعتبر من كبار أهل الكشف والشهود، وكان ذا ماض أخاذ في السلوك ومقامات الشهود ومراتب

الكشف، وكان في العرفانيات من أهل الرأي والتحقيق،ولم يكن يكتفي بتقرير كلمات العرفاء.

إن السيد على الحكيم هو من الحكماء الذين عاصروا السيد محمد رضا، وكان من أهل الرأي في الحكمة المتعالية وتحقيق مباني ملا صدرا، ويعتقد المصنف أنه يفوق في مجال التحقيق الشيخ النوري وملا إسماعيل درب كوشكي وملا آقا القزويني، وأنه يعتبر في الزهد والانغمار في التأله والتحقيق في الإلهيات بين قلة من الراسخين في العلم الإلهي.

وكان السيد علي الحكيم من تلامذة الشيخ ملا آقا وملا عبد الله وملا محمد جعفر اللنكرودي وملا إسماعيل والسيد ميرزا حسن النوري وملا مصطفئ القمشني «مصطفئ العلماء».

إن الشيخ ملا غلام حسين التبريزي الزنوزي الذي يعتبر من أسانذة العلوم الرياضية هو شقيق السيد علي الحكيم الأصغر، وكان الشيخ ملا غلام حسين قد واقته المنية وهو في عنفوان شبابه. وكان ميرزا جهان بخش المنجم أستاذ أساتذة طهران في علم النجوم من تلامذته، إن السيد ميرزا حسن النوري وهو الابن الأكبر للشيخ النوري وصاحب رسالة الأسفار الأربعة في السلوك والحواشي على الشوارق والأسفار كان من مدرسي العلوم المعقولة بعد الشيخ النوري، ومن معاصري ملا محمد جعفر اللاهيجي شارح المشاعر ومؤلف التعليقات على إلهيات التجريد وملا إسماعيل درب كوشكي والسيد ميرزا حسن الجيني أستاذ ميرزا أبو الحسن جلوه والحاج ميرزا محمد حسن الشيرازي زعيم الشيعة بعد الشيخ الأنصاري والسيد يوسف المازندراني «الأعمل» والسيد علي أصغر الهمداني والسيد ميرزا مهدي بوسف المازندراني «الأعمل» والسيد علي أصغر الهمداني والسيد ميرزا مهدي الرستي والحاج ميرزا جعفر بن محمد حسن الأصفهاني والشيخ ملا حسن النائيني والسيد مرضي اللاريجاني والسيد محمد رضا القمشتي والشيخ ملا عبد الله الزنوزي والشيخ ملا عبد الله الزنوزي

ورجّح البعض السيد ميرزا حسن النوري على أبيه الماجد الشيخ النوري في الذكاء والاستعداد الفطري. ويعتبر السيد ميرزا حسن الچيني والسيد ميرزا حسن النوري في مرتبة علمية واحدة بفارق تقدم الأول على الثاني في حسن البيان والتقرير.

كان ملا حسن النائيني «رض» من كبار وأهم مدرسي الفنون العقلية والنقلية، وكان يشتغل في تدريس جميع شعب الفلسفة من رياضيات وفلسفة إلهية وعرفانيات، وكان يتصف بأحوال عجيبة في الزهد والورع والكشف والشهود والكرامة وخرق

العادات «انظر مقدمة الأستاذ البارع السيد ميرزا جلال الدين همائي على شرح المشاعر ١٣٤٢ هـ. ش ـ ١٩٦٣ م، وجغرافيا مدينة أصفهان بجهود الدكتور منوچهر ستوده.

إن المرحوم ميرزا محمد حسن الشيرازي تلميذ الشيخ الأنصاري المرجع الأعلى للشيعة الذي لم يبلغ أحد مرتبته لما كانت يتصف به من جودة فكر وكثرة تحقيق وتدقيق، بدأ دراسته في أصفهان التي عرف فيها فيما بعد من كبار المدرسين. وكان في العلوم العقلية من تلاميذ ميرزا حسن الچيني وميرزا حسن النوري، وفي العلوم النقلية كان يحضر في أصفهان دروس المرحوم السيد ميرسيد حسن المدرس الأصفهاني «قده».

لقد أشاد مؤلف كتاب اجغرافيا أصفهانه بالسيد محمد رضا أكثر من غيره، حيث كتب يقول: «درّس في أصفهان فترة من الزمن، وبقي لوحده من بين القدماء... وكان في مراعاته الآداب والسنن الشرعية وأداء الواجبات والمستحبات وترك المكروهات ثابتاً وراسخاً حتى قبل في حقه إنه سلمان عصره وأبو ذر زمانه.

وكان السيد محمد رضا في مطلع عمره يعد من الميسورين، حيث صرف كل ما يملكه على المحتاجين إبّان مجاعة عام ١٢٨٨ هـ. ق وكان أصحاب القدرة آنذاك قد استولوا على جزء من ممتلكاته، وكان قد توجه إلى طهران لاسترداد حقوقه وسكن فيها. وكان محل سكناه ودراسته في مدرسة صدر الواقعة في جلو خان مسجد السلطاني بطهران.

إن السيد محمد رضا والسيد ميرزا حسين السبزواري تلميذ الحكيم السبزواري والسيد مميرزا أبو الحسن جلوه المتوفي عام ١٣١٢ هـ. ق والسيد علي الحكيم المتوفي عام ١٣٠٧ هـ. ق، كانوا من جملة الذين اشتغلوا في التدريس بطهران بعد الشيخ ملا عبد الله الزنوزي. ومعروف أن السيد ميرزا أبو الحسن جلوه غادر أصفهان متوجها إلى سبزوار للإستفادة من محضر حاجي سبزواري، لكنه وقف في طهران وسكن في مدرسة دار الشفاء، حيث درس معظم كتب الشيخ، وحتى قبل توقفه في طهران كان السيد محمد رضائ يقوق حاجى سبزواري.

إن معظم الأساتذة الذين أعقبوا السيد محمد رضا وجلوه والسيد علي الحكيم كانوا أدركوا هؤلاء الثلاثة في حياتهم. وكان السيد ميرزا حسين السبزواري إلى جانب تدريسه لهؤلاء الثلاثة مدرساً رسمياً أيضاً في جميع فنون الحكمة والفلسفة، وكتب حواشي على «شرح الجغميني» وهمفتاح الحساب، وهشرح النفيسي، وكان أستاذاً ماهراً في عصره في الطب والنجوم والرياضيات والطبيعيات. لم يتبين لنا من هو أو من هم الذين برزوا في تدريس العرفانيات في عصر ملا صدرا وما قبله في الحوزات العلمية في إيران وبالأخص في أصفهان وشيراز. أما أساتذة العرفان ما بعد ملا صدرا فقد عرفناهم إلى حدّ ما بعد تفحص وتدقيق وبحث، وتحدثنا عنهم وبيّنا أن لكل عصر واحداً أو النين من مدرسي العرفان، أما الباقون فهم يمتهنون تدريس جميع أنواع العلوم الحكمية.

إن الأسائذة والمدرسين الذين أعقبوا السيد علي والسيد محمد رضا وميرزا جلوه والسيد ميرزا حسين السيزواري وملا إسماعيل السبزواري أحد تلامذة ملا هادي الممدرس من سكنة مدرسة أمير كبير السيد ميرزا تقي خان الفراهاني المعروفة بمدرسة الشيخ عبد الحسن الطهراني الكائنة في سوق پاچنار الحالية، هؤلاء الأسائذة هم: السيد ميرزا هاشم الرشتي والسيد ميرزا حسن الكرمانشاهي وحيدر قلي خان القاجار وآخرون. إن من أبرز تلامذة السيد علي والسيد محمد رضا وميرزا أبو الحسن، ميرزا حسن الكرمانشاهي والسيد ميرزا هاشم متفوقاً في العرفان والإلهيات وحكمة الإشراق، بينما كان السيد ميرزا حسن متفوقاً في الحكمة النظرية والإشارات والشفاء والرياضيات والطب، رغم أنهما كانا يدرسان كافة شعب العلوم الفلسفية. نقد كان السيد ميرزا حسن أستاذاً ماهراً في الطب والطبيعيات، وكان أسيد ميرزا هار باطب والطبيعيات، وكان أسيد ميرزا هاسب جامعاً أكثر من السيد ميرزا هاشم.

كان الحاج ملا هادي السبزواري المتوفئ سنة ١٣٨٨ هـ. ق كما سنفصل لاحقاً، من تلاميذ ملا إسماعيل درب كوشكي، وقد أدرك الشيخ النوري أيضاً. وكان لفترة من الزمن مقدماً على أساتذة طهران، وكان لفترة أخرى موازياً لهم. أما حوزة تدريسه فكانت مدينة سبزوار، فقد تتلمذ على يديه عدد كبير من طلاب العلوم. ومن أبرز تلامذة السيد ميرزا هاشم والسيد ميرزا حسن، السيد ميرزا محمد علي الشاه آبادي والسيد ميرزا مهدي الآشتياني والسيد ميرزا أحمد الآشتياني والسيد ميرزا أحمد الآشتياني والسيد ميرزا محمود الآشتياني والسيد ميرزا ميدي بادكويتي.

ومن كبار تلامذة هذه الطبقة العالية من الأساتذة المرحوم السيد ميرزا شهاب الدين النيريزي والسيد ميرزا علي محمد الحكيم الأصفهاني (١١) والسيد ميرزا صفا

 <sup>(</sup>١) كان المرحوم السيد ميرزا علي محمد الأصفهاني المشهور بالحكيم من أعاظم تلامذة السيد محمد
 رضا والسيد على الحكيم، وكان ماهراً في الفنون الحكمية بحيث كان يعتبر من أسائذة هذه الفنون. =

الشاعر والعارف المشهور والسيد ميرزا محمود القمى والحاج فاضل الرازي. كما أن

 ولم يُستفد من علمه بالشكل المعللوب بسبب وعكته العمحية وضيق خلقه الناتج عن ضعفه العام والنزيف المتواصل، لذا كان الأساتذة الذين أعقبوه من تلامذة السيد ميرزا هاشم والسيد ميرزا حسن. أضف إلى أنه لم يصل في هذه الفنون إلى منزلة ميرزا حسن وميرزا هاشم.

كان الحكيم صفا متخصصاً في الفنون الحكية من فلسفة وعرفان وفذاً في جودة الفهم والإدراك والذوق. وكان صفا من تلاميذ السيد محمد رضا والسيد علي المدرس. عمل علن ترويض نفسه مدة من الزمن في طهران ومشهد. وقبل سفره إلى مشهد كان يدرس فشرح الفصوص، والإشارات في طهران.

وقد انصرف الحكيم في مشهد وحتن تمل انتقاله إليها بعدة سنوات عن الدرس والبحث وترجه كلياً نحو الرياضات الشرعية خصوصاً في مشهد حيث ازدادت رغبته في الانزواه، وفعلاً ابتعد نهاتياً عن الناس. وقد ابتلن في أواخر عمره بمرض النسيان، بحيث كتب البعض يقول إن العكيم أصيب في أواخر عمره بالجنون أو شبه الجنون.

ريعة الحكيم صفا من النوادر في الذوقيات والعرفانيات، فأشعاره تعكس ذوقه الخلاق وإحاطته بمراتب التصرف والعرفان. وهذا الرجل العظيم كان متصلباً متشدداً في عفائد الشيعة الحقة، ولم يُبرز منه أي انحراف علمي في عقائده لانغماره في العرفان والتصوف، وقبل إنه كتب أشعاراً في مدح أثمة الهدئ عليهم السلام، وكان يقف أمام إيوان العقصورة المقابلة لحرم ثامن الأثمة عليه وعليهم أفضل الصلاة والسلام سارداً أشعاره بكل خنوع وخشوع.

وللحكيم صفا ديوان شعري أشرف على تصحيحه وطباعته الشاعر الفاضل السيد سهيلي الخوانساري. وأشعاره تجسد ألم ومعاناة وشوق ووجد وهيام وحال الشاعر. وقد قام بشرح وتبسيط بعض العراتب والمقامات العرفانية على طريقة الشيخ الشبستري. ومن خلال أشعاره برزت مهارته في التصوف والعرفان. وقد استفدت من أشعاره في شرح بعض من المشاكل العرفانية عثل كيفية ختم الولاية وبيان حقيقة هذا المعنى ووفع التناقضات من كلمات أعلام الفن. وأعتقد أن الحكيم صفا «ميرزا صفا» كان راسخاً في العرفانيات وكان بمقدوره أن يدرس «القصوص» والمعنقين والمحققين والمحققين والضليمين في مثل هذه العمارة»

كان لغالبية تلاملة السيد محمد رضا مزاج في الشعر، منهم الحكيم صفا الذي كان له سبكه الخاص في الشعر، وكان أخوه السيد ميرزا علي محمد شاعراً أيضاً، كذلك كان للسيد ميرزا محمود القمي مزاج في الشعر، وكان أستاذاً ملماً بالمحكمة والعرفان، لكن الفقر والعوز قد أحبطا من عزيمته وهمته في التدريس والندقيق والغور في العلميات.

والمرحوم السيد ميرزا علي محمد شقيق ميرزا صفا كان من أهالي فريدن وجهار محال بأصفهان، وعاش في النجف مدة عام واحد كان يدرس الحكمة خلالها حيث تعرّض لاعتداء. وكان في أواخر عمره يعمل مدرساً في مدرسة سياسية، وكان له مزاج في الشعر، حيث خلّف ديواناً، لكنه لا يوازي شقيقه ميرزا صفا في هذا الفن.

وقد كتب السيد حسين النواب شرح حال العرحوم مختصراً عنه في مجلة ويضاه. وهذه الترجمة ليست تعريفاً كاملاً عن هذا الحكيم. إذ يجب أن يقوم شخص متخصص في الفلسفة والعرفان أدرك= السيد ميرزا علي أكبر اليزدي الذي كان ساكناً في قم ومات فيها يعتبر من تلاميذ جلوه والسيد علي والسيد محمد رضا، وكان راسخاً في العلوم الرياضية أكثر من سائر العلوم.

إن جهانكير خان القشقائي المتوفي سنة ١٣٢٨ هـ. ق. أستاذ الشيخ محمد حكيم الخراساني الكنابادي المتوفئ سنة ١٣٥٥ هـ. ق، كان من تلامذة السيد محمد رضا وملا عبد الله الحيكم، ومن سكنة أصفهان.

إن من تلامذة السيد ميرزا هاشم والسيد ميرزا حسن والسيد مير الشيرازي الذين ما زالوا على قيد الحياة هم السيد ميرزا أحمد الآشتياني والسيد ميرزا محمود الآشتياني والحاج ميرزا أبو الحسن القزويني والسيد ميرزا محمد علي الشاه آبادي والسيد كاظم عصار الطهراني.

وكان غالبية تلامذة السيد ميرزا هاشم ماهرين في العرفانيات ولو لم تطرأ بعض العقبات لاستعاد التصوف والعرفان الإسلاميان اعتبارهما السابق، إلاّ أن الحقائق والمعارف عرضة على الدوام للدسائس، فأصحاب القدرة الظاهرية هم سبب زوال الحقائق والمعارف والمحققين والعرفاء.

ونحن في هذا العصر حيث وسائل تطور وتقدم العلوم متوفرة نأمل أن يبرز أشخاص ليكرسوا حياتهم للتحقيق في العلوم الحكمية والعرفانيات ليحيوا آثار السالفين.

\* \* \*

كان المرحوم السيد ميرزا هاشم الكيلاني الأشكوري - كما ذكر المرحوم المفكر البارع الحاج ميرزا فضل الله خان الآشتياني "المتوفئ عام ١٣٨٧ ه. قا المستشار السابق لديوان التمييز العالي (هو من تلامذة السيد ميرزا هاشم والسيد ميرزا حسن، ومن تلامذة المجتهد والمدرس المشهور في عصر القاجار المرحوم السيد ميرزا حسن الآشتياني المتوفئ عام ١٣١٨ ه. ق في الفقه والأصول) كان السيد ميرزا هاشم الكيلاني الأشكوري تلميذ الفقيه والمتبحر المرحوم السيد علي

<sup>=</sup> درسه بيبان مقاماته العلمية والمعنوية على حقيقها. لا أدري ما هي الدوافع الكامنة في نفوس بعض مواطنينا الذين يريدون أن يتهموا كل رجل كبير وعظيم بانحراف روحي، مثلما كتب في شرح حال المرحوم الحكيم: ولا يصلي ولا يؤذي الناس، لا يصوم ولا...، وكأن عدم الصلاة وعدم الكذب كلاهما من المحاسن.

١٠٦

صاحب الحواشي على قوانين الأصول للميرزا القمي، حيث كان يشارك في حلقاته الدرسية فترة من الزمن.

والسبد علي هذا هو والد أم الأستاذ السبد ميرزا أبي الحسن القزويني مذ ظله. وكان السيد علي من تلامذة الشيخ الأنصاري والسبد حسين الترك، وكان من كبار أساتذة الفقه الإسلامي وأصوله.

أما جهانكير خان القشقائي فقد عاصر الشيخ ملا حسين الكاشي من مشاهير مدرسي الفقه والأصول والكلام وفنون الحكمة. كما أن الأستاذ العلامة آية الله العظمئ الحاج حسين البروجردي (أستاذي في العلوم النقلية) من تلاميذ الشيخ الكاشي وجهانكير خان في الفنون الحكمية. والأستاذ الكبير المعاصر الحاج رحيم أرباب مد ظله من سكنة أصفهان هو من تلاميذ المرحوم خان والشيخ الكاشي، كما أن الشيخ أسد الله فقده هو تلميذ آخر من تلامذة المرحوم خان.

إن المرحوم ميرزا محمد باقر الأصطهباناتي الشيرازي هو أحد أهم تلامذة السيد علي المدرس والسيد محمد رضا وجلوه، فبعد تلقيه العلوم النقلية والعقلية في طهران سافر إلى العتبات المقدسة والتحق في سامراه بأصحاب المرحوم سيد الأساتذة السيد ميرزا حسن الشيرازي «رض». وكان ميرزا محمد باقر من المقربين للميرزا الكبير، وكان يحضر في طهران حوزة السيد ميرزا محمد حسن الآشتياني.

وكان المرحوم الحكيم العظيم والفقيه والأصولي والمحقق الحاج الشيخ محمد حسين الغروي الأصفهاني من تلامذة الاصطهباناتي في العقليات.

كان ميرزا محمد باقر من أشهر أساتذة عصره في كلمات ملا صدرا ومسلك الإشراق وكان كثير الاهتمام بالسيد علي الحكيم. تلميذه الحاج الشيخ محمد حسين الأصفهاني كان ماهراً في العقليات ومن النادرين في الفقه والأصول والإحاطة بكلمات الأعلام ودقة النظر والرأي وكثرة التحقيق. وكان المرحوم الحاج الشيخ محمد حسين يدرس الفسلفة الإلهية إضافة إلى العلوم النقلية «الفقه والأصول»، وكانت له مولفات ممتعة وجامعة في العلوم النقلية ورسالة في معاد الأجسام ودورة فلسفة على طريقة منظمومة الحاج ملا هادي.

وكان أستاذي في العلوم العقلية الأستاذ المحقق الحاج ميرزا محمد حسين الطباطبائي التبريزي من تلامذة الحاج الشيخ محمد حسين في العلوم النقلية وكان يحضر دروس المرحوم الحاج ميرزا محمد حسين النائيني. وأخيراً (أواسط العهد القاجاري) عندما كبرت طهران وأصبحت مركزاً مهماً لم تعد الحوزة العلمية في أصفهان صاحبة المرجعية كالسابق. وبعد المرحوم الميرزا عبد الجواد الحكيم ومن بعده المرحوم خان والشيخ أسد الله والشيخ الكاشي وتلامذة خان والكاشي، كان الشيخ محمد الحكيم مدرساً رسمياً، وفي تلك العصور كان العشرات من كبار الأساتذة والمحقين يدرسون في طهران.

وقد غادر أساتذة العلوم العقلية أصفهان تدريجياً وكانت العلوم النقلية حتى فترة متأخرة رائجة بشكل كبير، وكان هناك أساتذة كبار يدرسون في هذه المدينة مثل السيد ميرزا محمد صادق إيزد آبادي الذي كان يضاهي أساتذة النجف في التحقيق والتدقيق وإحاطته بكلمات الفقهاء والأصوليين (١)، وكان ثمة مفكرون قبله وبعده ممن لديهم حوزات علمية (١).

وإلى جانب العلوم العقلية كانت سوق العلوم النقلية رائجة بشكل كبير، حيث كانت طهران هذه المدينة الكبيرة تضم حوزة علمية فيها عدد لا بأس به من كبار الأساتذة والفقهاء والمجتهدين المتبحرين في هذه العلوم.

كان المرحوم حجة الإسلام كني تلميذ صاحب الفصول في الأصول ومن تلامذة صاحب «الجواهر» المجتهد الكبير وزعيم الشيعة في الفقه.

وقبله كان المرحوم الفقيه الأصولي والمحقق والجامع والمتبحر السيد ميرزا محمد المجتهد «الأندرماني» متولي مدرسة خان مروي في طهران، وكانت لديه صفة المرجعية المؤيدة من كبار وأعاظم فقهاء النجف. وقد نقلت عنه قصص محيرة تجدد كثرة علمه وحجم ذكائه ومستواه في التحقيق. وذكره الشيخ الأنصاري بجناب حجة الإسلام الحاج ميرزا محمد المجتهد «الأندرماني». ورغم أنه وُصف بصاحب الشريعة وملاذ الأنام، إلا أنه كان في نبوغه واستعداده الذاتي في رديف شريف العلماء وشيخ العلماء وسعيد العلماء.

ا) كان هناك في أصفهان عدد كير من العلماء والمجتهدين من تلاملة أساتفة النجف يعملون في التدريس، وكان لبعضهم تفوذ كلام عجيب. أحد الأساتفة المعاصرين المهمين للسيد ميرزا محمد صادق المرحوم السيد ميرزا السيد علي الب خندقي، اليزدي الذي اشتهر كمحقق وهو في الثامنة والمشرين من المعر، وكان من أفضل تلامذة السيد محمد فشاركي والأصفهاني، عاد إلى يزد وهو في ربعان شبابه وتوطن فيها.

 <sup>(</sup>٢) إننا تتجنب ذكر اتحلال الحوزات الكيرئ واضمحلال الأساتلة المحققين، ولهذا الأمر أسباب متعددة
 لا فائدة من ذكرها هنا.

أما المرحوم الفقيه المحقق الحاج ميرزا أبو القاسم النوري الطهراني الكلانتري صاحب تقريرات الشيخ في مباحث الألفاظ فقد كان من تلامذة الدرجة الأولى للشيخ الأنصاري في طهران وصاحب حوزة تدريسية.

وكان السيد ميرزا أبو القاسم من تلاميذ الشيخ ملا عبد الله الزنوزي في المعقول، أما ابنه الحاج ميرزا أبو الفضل الطهراني صاحب ديوان شعر بالعربية فقد كان تلميذاً لدى السيد ميرزا حسن الآشتياني والسيد ميرزا محمد حسن الشيرازي، وفي العقليات كان من تلامذة السيد محمد رضا والسيد ميرزا أبي الحسن جلوه والسيد على الحكيم.

كان المرحوم الحاج ميرزا محمد حسن الأشتياني المتوفئ عام ١٣١٨ هـ. ق وهو تلميذ الشيخ الأنصاري كان من مجتهدي المدرجة الأولئ في عهد القاجار ومن كبار المدرسين والمحققين في عالم التشيع في عصره. وكان مشهوراً بإحاطته بالمسائل الفقهية والأصولية، ومعروفاً بجودة تقريره وبيانه، وكان له تلامذة كثير.

والمرحوم الحاج شيخ فضل الله الشهيد النوري المصلوب في رجب عام ١٣٢٧ هـ ومن أساتذة العلوم المنقولة كان من تلاميذ الميرزا الآشتياني والميرزا الشيرازي والميرزا الرشتي، ومن أعاظم المدرسين في عصره، وكان من النوادر في إحاطته بالمسائل الفقهية واستعداده الذاتي وجودة تعبيره وبيانه.

أما المرحوم الحاج الشيخ عبد النبي النوري فكان في المعقول من أبرز تلامذة السيد علي المدرس. فقد حضر دروس السيد علي فترة ستة عشر عاماً. وفي المنقول كان من تلامذة حجة الإسلام كني والسيد ميرزا أبي القاسم النوري والسيد ميرزا حسن الأشتياني.

كان المرحوم الحاج السيد عبد الكريم المدرس صهر الحاج ملا علي الكني من أعاظم المدرسين في العلوم النقلية والعقلية، ولم يكن له نظير في زهده وورعه وحبّه للحق وإحاطته بمراتب المعقول والمنقول، وغالبية الأساتذة الحالبين في طهران هم من تلامذته.

المرحوم الشيغ ملا محمد الآملي كان في العقليات من تلامذة السيد علي الحكيم، وفي النقليات من تلامذة السيد ميرزا حسن الآشتياني المتوفئ سنة ١٣٣٧ هـ. وللشيخ الآملي حواشي على شرح الشمسية طبعت عدة مرات طبعة حجرية، وآثار أخرى.

إن الحاج الشيخ محمد تقي الآملي من سكنة طهران هو الابن البار للشيخ

الآملي ومن العلماء والفقهاء والمفكرين الجامعين الساكنين في طهران، كما أنه من كبار الأساتذة في المعقول والمنقول، له مؤلفات غنية في قواعد الفقه والأصول.

أما المرحوم الحاج السيد أبو طالب الزنجاني من سكان طهران فقد كان في المقليات من تلامذة المرحوم الحاج ملا هادي السبزواري، وكان في الشرعيات من تلامذة السيد حسين الترك الكوهكمري.

\* \* \*

ومن المدرسين البارزين في الفلسفة والعرفان بطهران بعد طبقة السيد على والسيد محمد رضا والسيد ميرزا حسين السبزواري، السيد ميرزا هاشم الرشتي المتوفى سنة ١٣٣٧ هـ. ق والسيد ميرزا حسن الكرمانشاهي المتوفى ١٣٣٧ هـ. ق والحاج الشيخ عبد النبي الطهراني النوري والشيخ ملا محمد الآملي والسيد ميرزا حسن الكرمانشاهي المتوفى ١٣٣٧ هـ. ق والحاج الشيخ عبد النبي الطهراني النوري والشيخ ملا محمد الآملي والسيد ميرزا شهاب الدين النيريزي والسيد ميرزا محمود القمي والحاج فاضل الرازي الطهراني والسيد ميرزا على محمد الحكيم والسيد ميرزا على أكبر اليزدي وغيرهم.

وقد تتلمذ على يد هؤلاء المدرسين عدد كبير من التلامذة، ولكن برزت بعض العوامل أدت إلىٰ تشتتهم وتفرقهم وتدهور أوضاع الحوزات العلمية التي ضعفت تدريجاً وفقدت الحوزات الفلسفية والعرفانية رونقها القديم(١١).

ومن أبرز تلامذة هذه الطبقة من الأساتذة السيد ميرزا محمد علمي الشاه آبادي (قده) والسيد ميرزا أحمد الآشتياني دام ظله والسيد كاظم عصار الطهراني<sup>(٢)</sup> مد ظله

 <sup>(</sup>١) في ناريخ الفلسفة والتصوف الإسلاميين أعددنا تراجم عن العرفاء والحكماء الإسلاميين •مقدمة علئ منتخبات فلسفية وعرفانية من منشورات المعهد الإيراني ـ الفرنسي.

فتاريخ الفلسفة الإسلامية بعد ملا صدرا وميرفندرسكي وميرداماد تاريخ غامض جداً، فممظم المطلعين لا يعرفون مسيرة الفلسفة.

 <sup>(</sup>٢) من المتون التي انتخبتها من يحوي مسائل مهمة للأستاذ العلامة الفيلسوف والمجتهد الفريد السيد
 كاظم عصار. فقد انتخبت له رسالة في وحدة الوجود وأخرى في قبدأه.

كان السيد عصار من تلاميذ المرحوم مير شهاب النيريزي الشيرازي. وكان المرحوم السيد مير من نوادر الملفين بأفكار ملا صدوا. وكان المرحوم السيد ميرزا هاشم قال حسيما نقله السيد عصار والمرحوم السيد ميرزا مهدي الأشتياني (قده): لم نز مثل السيد مير بين المعاصرين في إحاطته بأفكار ملا صدرا. فلو كان ملا صدرا على قيد الحياة لما استطاع ربما تدريس كتبه أفضل من السيد مير شهاب الدين، فقد كان مشهوراً بسلاسة تقريره وحسن بيانه وقوة تحقيقه في الأمور الفلسفية.

والشيخ محمد تقي الآملي مد ظله والحاج ميرزا أبو الحسن القزويني أديمت ظلاله والسيد حسين البادكوبئي (قده) والسيد حكيم المشهدي الشهيدي (قده) والشيخ أسد الله اليزدي مصحح شرح حكمة الإشراق للسهروردي تأليف العلامة الشيرازي، والحاج الشيخ مهدي أمير كلامي المازندراني (قده).

كانت مدينة قم منذ قديم الأيام مركزاً للعلماء والفقهاء والمحدثين المسلمين، وأضحت في عهد مرجعية المرحوم الحاج الشيخ عبد الكريم الحائري اليزدي مركزاً لتجمع الأعلام والأفاضل، ثم مكاناً لإقامة مراجع التقليد للطائفة الشيعية. وقد تأسست حوزة قم على يد هذا العالم الرباني، وكانت نيته الطاهرة سبباً في بقاء وديمومة هذا المهد العلمي. إن غالبية الناس يجهلون وجود علماء أعلام وطلاب أفاضل لهم اسمهم ومكانتهم في قم، ولا يعرفون حجم ما تضمه هذه الحوزة من علماء عظام.

كان المرحوم الحاج الشيخ عبد الكريم من أهم أساتذة عصره في الفقه والأصول والعلوم الشرعية، وكان المرحوم قد أنهى دراساته العليا في النجف الأشرف وسامراه، وحضر فترة طويلة دروس المرحوم الميرزا الشيرازي والسيد محمد الأصفهاني والشيخ ملا كاظم الخراساني وميرزا محمد تقي الشيرازي، وعاش فترة في سلطان آباد بالعراق وأسس حوزة مرموقة، ثم عاد إلى قم بعد إصرار جمع من الفضلاء، واتخذها مركزاً للتدريس. ولما كان الجميع يجمعون على علمه وزهده وتقواه، توجه المفكرون من كل حدب وصوب إلى مدينة قم للاستفادة من علمه، وتحولت قم في فترة قصيرة إلى أحد أكبر المراكز العلمية، ويمكننا أن نقول أن الحوزات في أصفهان وطهران انتقلت إلى هذه المدينة.

كما أن تجمع المفكرين كان سبباً في البدء بتدريس العلوم العقلية أيضاً في هذه الحوزة. وكان المرحوم السيد ميرزا علي أكبر اليزدي الحكمي تلميذ السيد ميرزا حسين وجلوه والسيد علي والسيد محمد رضا قد سكن مدينة قم مؤخراً وأخذ يدرس الكتب العقلية، وكان عدد من الفضلاء والأعلام يحضرون درسه منهم السيد محمد تقي الخوانساري والحاج السيد أحمد الخوانساري والحاج السيد روح الله الخميني، وقيل إن إحاطته بالرياضيات كانت أكثر من الإلهيات. على أي حال كان السيد ميرزا على أكبر من أساتذة الزمان في العلوم الحكمية.

وفي تلك الأيام سافر الأستاذ الأعظم الحاج ميرزا أبو الحسن القزويني من

طهران إلى قم واشتغل فيها بتدريس العلوم المعقولة والمنقولة، وكان إلى جانب ذلك يحضر دوس الحاج الشيخ عبد الكريم، وكان السيد القزويني يحضر في قزوين دروس المرحوم الفقيه المحقق الحاج ملا علي أكبر (السيادهني) التاكستاني<sup>(۱)</sup>، وفي طهران كان يشارك في دروس المرحوم الأستاذ الحاذق الحاج الشيخ عبد النبي النوري المازندراني.

وكان للحاج السيد أبي الحسن حوزة في قم يدرس فيها شرح المنظومة والأسفار في المعقول وسطوح الفقه والأصول، وكان من عوامل ترويج العلوم الإلهية والفلسفة والحكمة المتعالية في قم.

إن المرحوم الميزرا محمد علي الشاه آبادي «قده» عاش في مدينة قم حوالي شماني سنوات درّس خلالها العلوم المعقولة والمنقولة، وإلى جانب الأسفار والمنظومة كان يدرس أيضاً «شرح القصوص» و«مصباح الأنس»، وكان من الأساتذة الماهرين في عصره في الفلسفة والعرفان والتصوف.

أما الحاج ميرزا السيد أبو الحسن القزويني<sup>(٣)</sup> فبعد أن أقام حوالي ثلاثين عاماً في قزوين توجّه إلى طهران واستقر فيها تلبية لطلب فضلاتها، وهو اليوم يقوم بتدريس خارج الفقه والأصول، ويعتبر أحد أكبر المراجع والزعماء الدينيين.

كان الحاج السيد روح الله الخميني (وهو تلميذ السيد الشاه آبادي والسيد القزويني في الفقه والعرفان، وتلميذ الحاج الشيخ عبد الكريم في الفقه والأصول) يدرس الفقه والأصول والأخلاق والتوحيد، وكان أحياناً يفيد الراغبين وأهل الذوق في علم الأخلاق على طريقة أهل التوحيد ولسان القرآن، ثم ترك الفلسفة والحكمة وانصرف إلى تدريس الفقه والأصول، وخلال مدة قصيرة لمع اسمه في سائر الحوزات العلمية، وقد تفرّغ لتربية الفضلاء واعتبرت حوزته أفضل حوزة علمية.

<sup>(</sup>١) كان المرحوم الحاج ملا على أكبر من أعاظم تلاملة الميرزا الرشتي.

 <sup>(</sup>۲) كان المرحوم الشاه آبادي تلميذ السيد ميرزا حسن الأشتياني واللحاج الشيخ فضل الله النوري والشيخ
 ملا كاظم الخراساني في العلوم النقلية، وفي العقليات كان أدرك كبار أسانذة طهران.

<sup>(</sup>٣) لقد حضرت حوزته لفترة من الزمن، قرآت فيها سفر النفس من الأسفار وجزءاً من الأمور العامة في هذا الكتاب إضافة إلن خارج الخمس في كتاب «الجواهر» في الفقه وقسماً من كفاية الأصول للمحقق الخراساني. لقد كان السيد القزويني من الوجوه البارزة والساطمة في عصره لا سيما في تقرير المعضلات العلمية وبيان الحقائق وعذوية البيان وطلاقة اللسان.

وقد ذكرت أساتذني ضمن شرح حالهم وآثارهم في مقدمة كتاب اشرح مقدمة القيصري.

وكانت لديه حوزة خاصة لتدريس خارج الفقه والأصول.

في الآونة الأخير قدم الأستاذ المحقق الحاج ميرزا محمد حسين الطباطبائي إلىٰ قم وبدأ بتدريس الفلسفة، وأسس حوزة اختصت في تدريس الفقه والأصول والتفسير والعلوم العقلية. كما يدرس أيضاً السطوح العالية في الفلسفة، وباتت حوزة قم يومذاك مركزاً لتدريس العلوم العقلية.

وقد شاركت مراراً في دروس المحقق الطباطبائي في الفلسفة والأصول والفقه والتفسير.

وكان أساس دروس المصنف في العلوم المنقولة والمعقولة في مدينة قم المقدسة. وتعتبر قم اليوم من كبار الحوزات العلمية للشيعة ومركزاً مهماً لتجمع الفضلاء، حيث تدرس في هذه المدينة العلوم العقلية والنقلية، وتضم أكثر من ستة الآف بين طالب ومدرس يعملون في التعلم والتعليم. ويوجد في هذه الحوزة العظيمة الكثير من الفضلاء والمفكرين الضليعين بأوضاع العالم والواقفين على أسرار المحكومة الإسلامية والمتحلين بالعلم والتقولى. لقد كانت قم منذ قديم الزمان مركزاً مهماً للفضلاء والمفكرين والمحدثين والفقهاء والحكماء الأعاظم، حيث كان يسكن فيها ملا صدرا والفيض والفياض والقاضي سعيد وغيرهم من أعلام الغنون.

 <sup>(</sup>١) بسبب وجود مثل حولاء المفكرين ورد اسم قم بشيء من العظمة والاحترام في آثار الشيعة وأخيارهم.

فعن رسول الله (ص) أنه قال: الو كان العلم (الدين) بالثريا لثالته رجال من فارس؛ وأظهر (ص) الشوق العظيم بقوله: اواشوقاه إلن إخواني وهم قوم في آخر الزمان؛ وذكر مربي أولاد الأعاجم مولانا الرضا (ع) بقوله: الم يزل منذ قبض رسول الله (ص) وهلم جزّا يمن بهذا الدين علن أولاد الأعاجم ويصرفه عن قرابة نبيه فيعطيه هولاء ويمنع هؤلاء.

وعن علي عليه السلام أنه قال: •سمن الله بلاد أهل قم وينزل عليهم البركات يبدل الله سيئاتهم حسنات هم أهل ركوع وخشوع ... ». وعن الرضا (ع) أنه قال: •للجنة شمانية أبواب ثلاثة منها لأهل قم ... ». وعن الصادق (ع) أنه قال: •إن لله حرماً وهو مكة ... إلا أن حرمي وحرم ولدي من بعدي قم ... » إلى غير ذلك من الأخبار والآثار. وورد في حق فاطمة بنت موسئ روحي لها الفداد: فيقيض فيها امرأة من ولدي ... يدخل بشفاعتها شيعتي الجنة وعنهم: •إذا عمّت البلدان الفنن عليكم بقم وحواليها ... ».

# أساتذة الحكيم السبزواري في الفنون العقلية والنقلية

كان المحقق السبزواري صاحب التعليقات على هذا الكتاب من كبار تلامذة ملا إسماعيل درب كوشكي •واحد العين• في الفنون الحكمية، وكان يحضر أيضاً حوزة تدريس الشيخ ملا علي النوري<sup>(۱)</sup>.

ومعروف أن الحاج النوري قد نقد مؤخراً القدرة على التدريس بسبب تقدمه في السن وضعف قواه وهزالة بدنه. وكان يتزعم حوزته التدريسية المرحوم ملا إسماعيل الذي كان يتوجه مع أبرز تلامذته بعد التدريس إلى درس الشيخ النوري. وكان الحاج ملا هادي يحضر وكان الحاج ملا هادي يحضر أيضاً حلقات درس السيد ميرزا حسن النوري الابن الأكبر للشيخ والمرحوم السيد ميرزا حسن النوري الابن الأكبر للشيخ والمرحوم السيد ميرزا حسن الخوري من محضر السيد رضي اللاريجاني.

وكان سبك الحاج ملا هادي في الإلهيات شبيها بسبك الشيخ وملا إسماعيل. ولم يلحظ المتفحص أي أثر لأفكار المرحوم اللاريجاني في تحقيقاته. وليس هناك تعمق وتصلّب في العرفانيات والأصول والمباني الدقيقة لأهل التصوف في كلماته وعباراته. وقد ناقش في شرح المنظومة مبحث وحدة الوجود مسلك العرفاء في الوجود، وخلط بين الإطلاق المفهومي والخارجي، على عكس السيد محمد رضا «قده الذي كان في مثل هذه المباحث راسخاً ومتبحراً وصاحب رأي كأستاذه (٢٠).

<sup>(</sup>١) كان العكيم السيزواري من تلاملة العاج ملا محمد إيراهيم الكلباسي والسيد حجة الإسلام في العلوم النقلية. وفور وصوله أصفهان كرس درسه في العلوم الشرعية. وقد ساهم رواج سوق الفلسفة في عهد الشيخ التوري وحنكته في العلوم الإلهية في انخراط الحاج ملا هادي في سلك طلاب العلوم الألمة.

 <sup>(</sup>٢) شرح فالمنظومة، مبحث الوجود ص ٦، حواشي الأسفار ص ٦.

## معاصرو الحكيم السبزواري

لقد عاصر المحقق السبزواري مفكرين كبار منهم من هم في سنّه ومنهم من هم أصغر منه ومنهم من هم أكبر منه سناً.

إن السيد ميرزا آقا القزويني والسيد ميرزا رفيعاء القزويني كان من عمر الحكيم السبزواري تقريباً وقضوا جميعهم في فترات متقاربة.

أما الشيخ ملا عبد الله الزنوزي فقد كان من معاصري ملا هادي وملا إسماعيل وقضى قبل السبزواري. ولكن في الوقت الذي كان فيه الحاج ملا هادي يدرس في سبزوار كان ملا عبد الله يدرس العلوم الإلهية في طهران، وقد طالت فترة تدريس الحاج ملا هادي في سبزوار، وقضى قبل ١٨ إلى ٣٠ عاماً من السيد ميرزا أبي الحسن جلوه ومعاصريه، لكنه يعتبر من معاصريهم.

فقد كان السيد ميرزا أبو الحسن جلوه والسيد علي الحكيم والسيد محمد رضا من أساتذة الطبقة التي أعقبت ملا إسماعيل ومن تلاميذه ومدرسي ما بعده.

وقد فاق ملا عبد الله مؤلف اللمعات الإلهية والأنوار الجلية معاصريه في الجمع بين مراتب المعقول والمنقول (١١)، وكان من الأساتذة الماهرين في العلوم الأدبية من صوف ونحو ومعاني وبيان. ويعتبر في النقليات من أبرز تلامذة صاحب الرياض والميرزا القمى والسيد محمد باقر حجة الإسلام الشفتى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ثمة كتابان باللغة الفارسية في الحكمة الإلهية للملا عبد الله والأعوار الجليقة و«الممعات الإلهية»، وهذان الكتابان على عكس بدائع الحكم لابته السيد علي المدرس كتبا بسلاسة متناهبة خالية من التعقيد، وسيصدران قريباً إن شاء الله مع مقدمة في شرح حال وآثار ملا عبد الله وتلميذه وابته المحقق السيد علي الحكيم.

# مدرسو الفلسفة الإسلامية في مدينة مشهد المقدسة وبيان أحوال تلاميذ الحكيم السبزواري

أصبحت مدينة سبزوار في عهد الحكيم السبزواري «قده» مركزاً للتدريس ونشر العلوم العقلية، توجه إليها طلاب الحكمة والمعرفة من كافة أنحاء إيران لتعلّم العقليات واكتساب المعارف من محضر الفيلسوف السبزواري «وه»، وبعد تلقي العلوم وكسب المعرفة يعودون إلى ديارهم ثانية ليستقروا في مراكزها العلمية. وكانت شهرة الحاج ملا هادي في الفنون الحكمية سبباً في توجه ميزرا جلوه من أصفهان إلى سبزوار للإستفادة من حوزة الداج ملا هادي، لكنه ولدى وصوله طهران انصرف عن ذلك وأقام في طهران في مدرسة دار الشغاء الكائنة في شارع ناصري، وعاش في عزوبية حتى آخر عمره. وكانت لديه علاقة شديدة بالمطالعة والتحقيق والتدريس.

\* \* \*

أحد تلامذة الحاج ملا هادي، الشيخ ملا غلام حسين شيخ الإسلام الذي كان يعتبر من كبار المدرسين في عصره. إن ملا غلام حسين ١٢٤٦ هـ. ق هو ابن ميرزا محمد محرر ميرزا عسكري إمام الجمعة في مشهد، تلقئ الأدبيات وسطوح الفقه والأصول والعلوم الرياضية في مشهد وقوجان، وكان أستاذه في هذه المراحل ملا محمد صادق القوجاني.

وقد تلقن ملا غلام حسين علوم الحكمة على يد ملا هادي في سبزوار مدة ست سنوات، ثم سافر إلى دار العلم الإسلامي في النجف الأشرف للإستفادة من محضر الشيخ الأعظم خاتم المحققين الشيخ مرتضى الأنصاري «قده»، ثم عاد إلى مشهد وأحرز منصب شيخ الإسلام بعد أن أتم العلوم النقلية.

إن الحاج ميرزا حبيب الخراساني الفقيه والعارف والشاعر المعروف قد استفاد لفترة من الزمن من محضر الشيخ ملا غلام حسين. كما أن الحاج فاضل الخراساني هو واحد آخر من تلامذة ملا غلام حسين، وقد اشتهر في عصره بالفقه والحكمة

والأدب والعرفان، وكان استاذاً كبيراً في فنون الحكمة، وأستاذاً ممتازاً على صعيد كل إيران في جودة تقريره وقدرة بيانه'<sup>(۱)</sup>.

(١) سافر الحاج مبرزا حبيب بعد دراسة الرياضيات والمنطق والفلسفة والفقه والأصول، سافر إلئ العتبات المقدسة للإفادة من حوزات الزعماء الدينين، وحضر مدة من الزمن حوزات الحاج ميرزا حبيب الله الرشتي والميرزا الشيرازي والشيخ واضي العرب، ثم رجع إلن مشهد.

وقد اتخذ بعض من تلامذة الحاج ملا هادي من طهران مركزاً للتدريس، مثل المرحوم السيد ميرزا حسين السيزواري الساكن في مدرسة عبد الله خان في سوق البزازين بطهران، والشيخ ملا إسماعيل السبزواري الساكن في مدرسة الشيخ عبد الحسين شيخ العراقين. وملا إسماعيل هذا هو غير ملا السبنواري الواعظ الذي عاصر حجة الإسلام الحاج ملا علي الكني ققده، كما أن السيد ميرزا حسين من سكنة طهران لبس المقصود به السيد ميرزا حسين الساكن في سبزوار وهو من أعاظم تلامذة الميرزا الشيرازي. وقد قضن الملا إسماعيل الحكيم قبل المرحوم السيد ميرزا حسين. إن المرحوم السيد ميرزا علي أكبر اليزدي الذي كان ساكناً في هذه المدرسة انتقل إلى قم وحضر دووس السيد ميرزا حسين وحضر دووس السيد ميرزا أبي المحسن جلوه في الرياضيات. ومن تلامذة السيد ميرزا حسين رضا والسيد علي والسيد ميرزا أبي الحسن جلوه في الرياضيات. ومن تلامذة السيد ميرزا جسين أيضاً السيد ميرزا إبراهيم تردد فترة من المنامن حرزا إبراهيم تردد فترة من المن ميرزا إبراهيم تردد فترة من المن حوزات جلوه والسيد ميرزا محمد رضا والسيد علي، وسكن آخيراً في زنجان.

كان السيد ميرزا أكبر وملا إسماعيل من مدرسي مدرسة الشيخ عبد الحسين، وقد عرف المسجد المجاور للمدرسة بمسجد الأذربايجانين الذي بني بأمر من أمير كبير .

إن المدرسة المذكورة بناها الشيخ عبد الحسين بأمر ومساعدة من المرحوم ميرزا تقي خان الفراهائي «أمير كبير» أعلن الله قدره ومنزلته ونضر وجهه. ويجب اعتبار ميرزا آقاخان النوري المعروف بالصدر الأعظم وصمة عار في تاريخ إيران ومن مساوىء القدر، الذي أصرّ علن المرحوم شيخ العراقين بتسمية المدرسة باسعه، لكن الشيخ رفض وسمّن المدرسة باسمه هو.

وكان العبرزا تقي خان يكن احتراماً كبيراً لتعاليم الإسلام السمحاء ومباني التشيع، وكان مومناً بالإسلام مخلصاً له. ومن ثلثه أنشئت مدرسة في كربلاء أيضاً عرفت بمدرسة الصدر. وهذه المدرسة أيضاً أصرّ ميرزا أقاخان النوري «خذله الله تعالى؛ على تسميتها باسمه الخبيث، وليتهرب المحرحوم شيخ العراقين من إصرار وشرّ خادم الأجانب والغرباء هذا، أطلق على المدرسة اسم مدرسة الصدد. إن ميرزا أقاخان قام وبإيماز من الحكومة الإنجليزية بترتيب مقتل العرحوم أمير كبير، حيث بلغ هذا البدر المنير درجة الشهادة في حمام دفين، بكاشان، وخرمت إيران من وجود أعظم وزير وأكبر مدافع عن العلم والعمرفة «وليس هذا أول قارورة كسرت في الإسلام».

## الأساتذة من بعد ملا غلام حسين شيخ الإسلام

كان الشيخ ملا غلام حسين من المدرسين الجامعين في حوزة مشهد، حيث كان يدرس فيها الفقه والأصول والحديث والتفسير والفلسفة والفنون الرياضية. وفي زمانه وحتى فترة قصيرة من بعده كان السيد ميرزا محمد السروقدي من سدنة المرقد الطاهر للإمام الرضا عليه السلام، وكان السروقدي مدرساً رسمياً في العلوم العقلية، ومن كبار المدرسين في الفلسفة والعرفان والفنون الرياضية.

أما المرحوم الحاج فاضل الخراساني فكان من تلامذة شيخ الإسلام والسروقدي. وكان فاضل في العلوم النقلية من أبرز تلامذة السيد ميرزا حسن الشيرازي في سامراء المتوفئ عام ١٣١٢ هـ. ق، وأصبح فيما بعد مدرساً في خراسان في علوم المعقول والمنقول والتفسير والحديث والرجال، وقد قضئ سنة ١٣٤٢ هـ. ق. وكان الأستاذ العلامة السيد ميرزا حسن البجنوردي مد ظله تلميذ الحاج فاضل ومعاصره الحكيم العالم ميرزا عسكري في العلوم العقلية.

وكان السيد الكبير الميرزا العسكري قد شارك في حوزة السروقدي وشيخ الإسلام في مشهد والسيد ميرزا حسن وميرزا هاشم في طهران، كما أنه حضر مدة من الزمن حوزة المرحوم الشيخ الخراساني في النجف الأشرف لإتمام النقليات التي لم يكن لديه فيها حوزة معروفة، وكان في مجال الحكمة والفلسفة يميل إلى سبك المشيخ أكثر من سبك ملا صدرا وسائر الحكماء الذين يميلون إلى الذوقيات والعرفانيات. لقد كان حكيماً جامعاً في العلم والعمل، وعاش حياته بساطة لم تغره بهارج الدنيا وزخارفها. وكان للمرحوم السيد الكبير ابن فاضل وذو استعداد كبير ملم في العلوم العقلية والنقلية، كان من مدرسي الحوزة العلمية في مشهد. وقد قضئ هذا الشاب المفكر وهو لم يبلغ الأربعين من عمره، وقد جاءت وفاته لتربك حياة الأب وتهزه من الأعماق، وقد مات الأب بعد وفاة ابنه بفترة قصيرة. وكان السيد الكبير يدرس الفلسفة في مشهد لسنين طويلة حتى وافاه الأجل عام ١٣٥٥ هد. ق.

كان المرحوم المفكر المحقق والجامع الحاج ميرزا محمود التوني الفردوسي قدّس الله روحه جدّ الأستاذ المفكر العظيم السيد هبة الله شهاب فردوس، من تلامذة

الحكيم السبزواري في العلوم العقلية، حيث حضر دروس الحاج ملا هادي في سبزوار مدة من الزمن. إن شهاب فردوس الآنف الذكر كان معاوناً سابقاً في وزارة العدل ومن تلامذة المرحوم الميرزا الشيرازي.

وبعدالحاج ملا هادي عمل أحد أبرز تلامذته ويدعئ السيد ميرزا حسين السبزواري تلميذ ميرزا محمد حسن الشيرازي المتوفئ سنة ١٣١٢ هـ. ق<sup>(١)</sup>، عمل بعد عودته من العتبات المقدمة إلى سبزوار في تدريس العلوم العقلية والنقلية. ومن تلامذة السبزواري الآخرين الشيخ ملا عبد الكريم الخبوشاني الذي كان يسكن قوچان.

وبعد الحاج فاضل والسيد الكبير تُرك التدريس في العلوم العقلية في مشهد. حيث قام عدد من جهلة علوم الفلسفة والعرفان بالترويج لموضوعات غير مفهومة ولا تستند إلى براهين تحت ستار المعارف الإسلامية، ونشر هذه الموضوعات بين الطلبة السُّذَج، وتكفير وتخطئة الحكماء. وأقدم البعض على طباعة مثل هذه الموضوعات مروجين في الأسواق لعلم ضعيف وموضوعات لا أساس لها تثير السخرية أحياناً، ولهذا لم تستقطب اهتمام أهل العلم.

كان هذا شرحاً مختصراً في بيان سير المعارف الإسلامية والفلسفة الإلهية بعد الميرداماد وميرفندرسكي وملا صدرا، وشرح حال أساتذة ومحققين تحملوا الصعاب والمشقات وبذلوا خدمات جليلة ليسلمونا ميراث السالفين والقدماء مع تحقيقات وسيعة.

إذا كان هناك شخص ضليع بالفلسفة والإلهيات وأراد أن يقارن بين ميرات اليونانيين وتحقيقات حكماء الإسلام (في إيران) لأدرك مدى تقدم ورقي العلم الإلهي في العصور الإسلامية، وأن الفلسفة كانت حتى عصر ملا صدرا ذا مرتبة وتطوي مسيرتها نحو الكمال دون توقف أو تلكؤ.

\* \* \*

كانت حوزة أصفهان في العهد الصفوي مركزاً لتجمّع الأفاضل والأعلام، ولم يكن سوق الشعر والأدبيات رائجة آنذاك، بل كانت العلوم الشرعية من فقه وأصول وتفسير وحديث، والعلوم العقلية من فلسفة وعرفان ورياضيات وطب مزدهرة يومها،

إن السيد ميرزا حسين هذا ليس هو ميرزا حسين السيزواري الساكن في طهران : فالسيد ميرزا حسين
 الساكن في طهران كان متخصصاً في العلوم العقلية ولم يدرك الميرزا الشيرازي.

حيث برز في ذلك العصر كبار الفلاسفة والعرفاء وأعاظم المحققين من الفقهاء وعلماء الشريعة. وأثناء هجوم الأفاغنة على أصفهان توارئ علماء ومفكروا هذه ولعماء الشريعة. وأثناء هجوم الأفاغنة على أصفهان توارئ علماء ومفكروا هذه الحوزة العلمية التي استردت فيما بعد مجدها وعظمتها بعد أن طهر نادر شاه بلاد إبران من دنس الأفاغنة، وبقيت هذه الحوزة على حالها حتى منتصف العهد القاجاري، وبرز مع بداية هذا العهد مدرسون عظماء من المروّجين لأفكار ملا صدرا. وقد عاصر الشيخ النوري وأتباعه ومعاصروه وتلامذته فتح علي خان القاجاري.

وعندما جاء سلاطين الصفوية لم يعد المذهب الجعفري الحق المذهب الرسمي الوحيد في إيران، بل أصبحت إيران بواسطة الترويج للمعارف الإسلامية مركزاً لتدريس مختلف أنواع العلوم. وبرز فلاسفة وعرفاء أمثال الميرداماد وميرفندرسكي وملا صدرا الشيرازي وملا محسن الفيض والمحقق اللاهيجي...، كما ظهر فقهاء ومتخصصون في العلوم العقلية والنقلية أمثال السيد حسين الخوانساري وصاحب الذخيرة وجمال المحققين وفاضل الهندي، ومحدثون ومحققون نظير المجلسي الأول والمجلسي الثاني...

وإذا ما أردنا أن نقيّم العصور ونقارن بين محاسنها ومساوئها، نلاحظ أن العصر الصفوي كان أكثر يُمناً وبركة ورحمة. وللأسف أن ظهور السلطان حسين قد أدى إلى ضياع هذا العصر، فقد أهمدر خدمات السابقين بتقاعسه في إدارة الأمور ومجالسته ضاربي الرمل وكاشفي البخت وغفلته عن أحوال الناس.

إن وحدة المذهب وعدم تشتت الأفكار والآراء، من المميزات التي امتازت بها السلالة الصفوية في إيران، حيث عرف الشعب الإيراني بحبه لآل محمد (ص) وعشقه لآل البيت عليهم السلام وحكومة علي (ع) وانتخاب الأحسن والأفضل والأكمل للخلافة والتنفر من التمييز العنصري، وقد تجلّت هذه القدرة بشكل كامل في المهد الصفوي.

# مؤلفات وآثار المحقق السبزواري وبيان خصوصيات تعليقه على الشواهد

للحكيم السبزواري مؤلفات كثيرة طبع بعضها، والبعض الآخر موجود في المكتبات الإيرانية.

بعض مؤلفاته مفصل، والبعض الآخر مختصر، وثمة مؤلفات أخرى لا هي مفصلة ولا مختصرة.

إن حواشي وتعليقات الحكيم السبزواري على الأسفار مفصلة وتحقيقية، حيث كتب حواشي وتعليقات على جميع مجلدات الأسفار غير الجواهر والأعراض. وقد درس الأسفار عدة دورات. لقد سمعت من أساتذتي أن السبزواري لم يدرس الجواهر والإعراض، ولم يكتب حاشية عليها، كما أن تدريس الجواهر والاعراض في عصرنا ليس مألوفاً، إلا أن كتاب الجواهر والاعراض للأسفار كتاب عميق جداً وتحقيقي.

وكان السيد محمد رضا والسيد علي والشيخ ملا إسماعيل والشيخ النوري قد درسوا هذا المبحث ولهم تعليقات على موضوعات عديدة فيه .

كما أن الحاج ملا هادي يبدو من خلال تحقيقه في مباحث المادة والصورة وكذلك من خلال موضوعات تضمنتها كتبه وآثاره يبدو أنه في مباحث المادة والصورة وكيفية وجود المادة وتركيب الهيولئ مع الصورة النوعية، لم يطلع على موضوعات الجواهر والاعراض في الأسفار ولم يخض فيها(١).

لقد طبعت تعليقات الحكيم السبزواري على مفاتيح الغيب في حواشي المفاتيح طبعة طهران. وجاءت حواشيه على المبدأ والمعاد والشرح الهداية، لملا

<sup>(</sup>١) لم يهتم عدد من الفضلاء بمباحث الجواهر والأهراض اللاشفار، في حين أنها تتضمن أرقن التحقيقات الفلسفية. وتتضمن أيضاً أفضل التحقيقات الفلسفية والحكمية في مسألة حدوث العالم ومباحث العادة والصورة.

111

صدرا مختصرة.

كما كتب حواشي متفرقة على اشرح كليات القانون، واشرح النفيسي، حيث كان من المطّلمين على الطب القديم، ومن مدرسي الكتب الطبية.

كذلك كتب حواشي مختلفة على الشفاء، وهي عبارة عن عبارات لملا صدرا نقلها من تعليقاته على الشفاء وكتب أخرى له.

ويعتبر كتابه شرح المنظومة من الكتب الدرسية في الحكمة والمنطق، ومن نوادر الكتب الحكمية. وقد كتبت على هذا الكتاب حواشي كثيرة منها حاشية الحاج ملا محمد الهيدجي الذي عاصر السيد ميرزا إبراهيم الزنجاني، كما كتب الأستاذ العلامة السيد ميرزا مهدي الأشتياني حاشية تحقيقية على شرح المنظومة، طبع قسم المنطق منها.

إن شرحه على دعاء الجوشن الكبير فشرح الأسماه، وشرحه على دعاء الصباح يعتبران من الأعمال التحقيقية الأساسية التي نفذت خلال القرون الأخيرة، وقد طبع هذا الشرح في طهران.

كذلك يعتبر شرحه على معضلات دفاتر المثنوي شرحاً تحقيقياً قيماً من حيث المحتوى والمعنى، فهو يجسد سعة اطلاعه وحجم إحاطته وتبحره في هذا المجال.

ويعد الحكيم السبزواري من التابعين لملا صدرا في المقائد الفلسفية ومن انصاره المتعصبين، حيث شرح كلماته وعباراته وقرّر أفكاره في كافة المجالات، ونادراً ما ناقش آراء ملا صدرا في بعض الأمور، فهو مؤمن بكلمات ملا صدرا وتحقيقاته القيّمة. لقد اشتغل الحاج ملا هادي بعد عودته من أصفهان إلى مشهد في المتدريس فترة محدودة قبل أن يتخذ من سبزوار مركزاً للتدريس. لقد كانت حوزته مصدر الخيرات والبركات، وساهمت أنفاسه الحارة في توافد المفكرين على سبزوار مسقط رأس الحكيم السبزواري، وأصبحت هذه المدينة مركزاً لتجمع الفضلاء الوادين إليها من كل أصقاع إيران.

كان الحكيم السبزواري يدرس كتاب الشواهد، وقام بتدريس هذا الكتاب للخواص من أصحابه لعدة دورات، لذا اعتبرت حواشيه على الشواهد من كتب السبزواري التحقيقية ومن أفضل مؤلفاته.

وقد كتب الحكيم المؤلف هذه التعليقة على الشواهد بعد مراجعة جميع مصنفات ملا صدرا، وجاءت عباراته على عكس كل مؤلفات السبزواري سلسة ومجردة من التعقيد. وهي أي هذه الحواشي توضيحية إلى جانب كونها تحقيقية،

حيث أوضع المؤلف مشكلات الشواهد وخط تحقيقات حول كلمات مؤلف الشواهد. وهذه التعليقات التي تبدو أنها آخر ما ألفه السبزواري هي من أندر كتب هذا الحكيم وأكثرها تحقيقاً.

\* \* \*

كتب السيد محمد رضا القمشي حواشي متفرقة على الشواهد، وتعتبر حواشيه من الحواشي التحقيقية العميقة المليئة بالتحقيقات العرفانية والفلسفية. كذلك كتب المرحوم السيد علي الحكيم تعليقات تحقيقية على أقسام مختلفة من مشكلات ومعضلات الشواهد، وهي من حيث الدقة والصلابة والجمع بين التحقيق والتدقيق شبيهة بالشواهد الربوبية (۱)، وهي أفضل من حواشي السيزواري.

إن حواشي الحاج ملا هادي بما أنها على وتبرة واحدة وكتبت بشكل منظم ومرتب فقد أرتأينا طباعتها مع هذا الكتاب. وسنطبع حواشي وتعليقات السيد علي والسيد محمد رضا بصورة مستقلة لعدم تيسر طباعتهما مع حواشي وتعليقات السيزواري في آن واحد.

\* \* \*

كما كتب الحاج ملا هادي تعليقات على أسرار الآيات لملا صدرا، وقد رأيتها بنفسي، إضافة إلى كتب قيل إنها رسائل متعددة ومختصرة نويت جمعها وطبعها في مجلد مستقل أضعه في متناول الراغبين.

إن الرسائل الآنفة الذكر التي وفّقت في رؤيتها هي عُلَىٰ الشكل التالي:

١ ـ الرد على مسائل القميين (٢).

٢ ـ هداية الطالبين.

٣ ـ الرد على عدة أسئلة حول الاعتقاد (في مسائل فلسفية وعرفانية مختلفة).

٤ ـ رسالة في اشتراك الحد والبرهان.

إن الموضوعات العتيقية من السيد على العدرس هي الأندر بين آثار معاصريه إلا في العرفانيات حيث يفوقه السيد محمد رضا والسيد ميرزا هاشم، لكنه في فلسفة ملا صدرا لا نظير له كما هو حاله في بعض التحقيقات.

 <sup>(</sup>Y) ثمة نسخ متعددة من هذه الرسالة في مكتبات إيران، منها، مكتبة كلية الأداب بطهران ومكتبة الأستانة الرضوية المقدسة ومكتبة الملك، وقد رأيتها جميعها بنفسي.

مؤلفات وآثار المحقق السبزواري وبيان خصوصيات تعليقه على الشواهد

٥ ـ رسالة في عالم المثال(١) وإثبات البرزخ الصعودي والنزولي.

٦ ـ محاكمات ومقاومات.

٧ ـ الرد علىٰ أسئلة أبي الحسن الرضوي.

٨ ـ الرد على أسئلة إسماعيل عارف.

٩ ـ أستلة الأحمدية وأجوبة الأسرارية.

١٠ ـ استهداءات إسماعيلية وهدايا أسرارية.

١١ ـ الرد على أسئلة حول عالم المثال.

١٢ ـ الرد على أسئلة السيد ميرزا محمد إبراهيم الطهراني.

١٣ ـ الرد على أستلة السيد صادق الطهراني.

١٤ ـ الرد على أسئلة السيد سميع الخلخالي.

١٥ ـ الرد على أسئلة ملا إسماعيل الميان آبادي.

١٦ ـ هداية الطالبين في معرفة الأثمة والمرسلين.

ومن الكتب القيّمة والنادرة للحكيم السبزواري وأسوار الحكم، الذي ألفه بطلب من ناصر الدين شاه. وفي مقدمة الكتاب أشاد الحكيم بناصر الدين شاه ووصفه ببعض الصفات غير المناسبة من قبيل وظل الله، ووقامع الكفرة والفجرة، ووطفهر صفات الله، ووصاحب راية نصر من الله وقتح قريب (٢٠).

وقد طبع هذه الرسالة لأول مرة المرحوم السيد ميرزا يوسف مستوفي الممالك (قده) في حياة المؤلف. وكان مستوفي الممالك قد عرف الحاج ملا هادي على ناصر الدين شاه وجعل الشاه يتشرق إلى الحكيم غيابياً، حيث كان يشجعه على لقاء

174

<sup>(</sup>١) لقد تحدثت في كتاب مفصّل عن البرزخ في هذه الرسالة ونقلت عنها موضوعات كثبرة.

<sup>(</sup>٢) وكتب أيضاً أشعاراً بالمرية في مدح ناصر الدين شاه، ونم يكن أحد يتوقع من عارف وحكيم منزو أن يطنق لسانه في مدح أحد الغارقين في ملذات الدنيا. ومن المسلم به أن الحكيم لم يقبل هدية ناصر الدين شاه لأنه كان يتجنب كل أمر يودي إلن تشويه سمعته. ومثل هذا الانزلاق يجب أن تردّه إنن عدم اطلاع الحكيم على الأوضاع كفاية وحسن ظنه بالناس. أما صدر المتألهين فلم يمدح أحداً في عمره، ولم يكتب في دبياجة كتبه غير الحمد لله ومدح أثمة أهل البيت عليهم السلام، وكان يلم العلماء الميالين إلى ملوك عصورهم.

الحاج ملا هادي أثناء زيارته لمشهد. وكان المستوفي قد بنى مقبرة الحكيم.

وقد طبعت هذه الرسالة ضمن جزء أسرار العبادات طبعة حجرية في عهد مظفر الدين شاه بطهران. وطبعت مؤخراً على نفقة المكتبة الإسلامية مع مقدمة وحواش للفاضل الرباني السيد ميرزا أبي الحسن الشعرائي الطهراني.

وكان المحقق السبزواري ألف رسالة مستقلة ورسالتين في الرد على أسئلة حول عالم المثال، وموضوعاته في هذا المجال مقتبسة من صدر الدين الشيرازي.

. . .

لقد اعتمدت خلال تصحيحي للحواشي على الشواهد، على الحواشي المطبوعة حجرياً في طهران والواردة في هامش الشواهد وعلى النسخة الخاصة بي المكتوبة سنة ١٣٠٨ هـ. ق والنسخة الخطية المحفوظة في الآستانة الرضوية المقدسة.

وقد صححت كتاب الشواهد بعد المقارنة بين العديد من النسخ، وهذه النسخ هي عبارة عن:

١ - نسخة المكتبة المركزية لجامعة طهران، وقد حررت خلال حياة المؤلف عام ١٠٥٩ هـ. ق وقد رمز إلى هذه النسخة بـ (د، ط).

٢ ـ نسخة الأستانة المقدسة، ورمز إليها بـ (آ، ق).

٣ ـ نسخة مخطوطة خاصة حررت في أصفهان عام ١١٠٢ هـ. ق، وهذه النسخة التي اعتمدها الشيخ النوري في تدريسه جاءت في المرتبة الثانية من حيث الأهمية، ورمز إليها بـ (م، ن).

٤ ـ نسخة المرحوم ملا إسماعيل الأصفهاني درب كوشكي، ورمز إليها بـ (م.ل).

 النسخة التي اعتبرناها أصلية وهي طبعة طهران، أشرف على تصحيح متنها وحاشيتها أحد تلامذة السيد علي الحكيم، وقوبلت هذه النسخة مع عدة نسخ أخرى. ونعلك أدلة على أن هذه النسخة قد قوبلت مع النسخة الأصلية.

إنني ولمعرفتي الكاملة بسبك تحرير ملا صدرا وإحاطتي بكتبه من خلال مطالعتي الدائمة لها وغوري في آثار هذا الفيلسوف العظيم، لم أز في نفسي الحاجة لجمع هذه النسخ المتعددة إلا في بعض الموارد النادرة.

واليوم أطرح هذه النسخة باطمئنان كامل تقدمة مني لأهل العلم والمعرفة، وكلّى اعتقاد أن هذه النسخة هي أقرب النسخ إلى النسخة الأصلية.

لقد خرج جمع من أهل التصحيح في هذا العصر من طور الاعتدال وأخذوا يكرّسون جلّ أوقاتهم للتمثيل بالكتب العلمية، وإعداد مجموعة أضخم من الأصل باسم مراجع ومصادر تصحيح، مما يضع المراجعين الكرام في حيرة من أمرهم. وفي الطرف المقابل لهذه المجموعة ثمة مجموعة أخرى لا تعتقد بتعدد النسخ وضورورة إعداد نسخة تحظ، بالثقة والاطمئنان(۱).

إن المقصود بتصحيح متن أو نص ما هو إلا إعداد نسخة شبيهة إلى حدّ كبير بالنسخة الأصلية. إن الشرط الأول والأساس للتصحيح هو التخصص التام في موضوع الكتاب المراد تصحيحه والإحاطة بموضوعاته معرّض للإنتقاد.

وقد فرغنا من تحرير هذه المقدمة أواسط شهر رجب الأصب عام ١٣٨٦ هـ.

العلماء المبالين إلى ملوك عصورهم.

<sup>(</sup>١) لقد أعرض البعض من أهل التصحيح عن السيخ القرية من عصر الدولف واكتفوا بالمراجع المنقولة عن الدولف واعتبروها ميزان مراجعه ومصادره. مثلاً إذا كان ملا صدرا قد نقل موضوعاً عن الشيخ رجعوا إلى عبارة الشيخ واعتبروها الأصل غافلين عن أن الدولف قد يتسامع أحياناً في نقل الكلام أو يلخصها أو أن النسخ التي بحوزته تكون أحياناً نسخاً مغلوطة أو تراه أحياناً يكنفي بالإشارة إلى الموضوع بالمعنى. وكلام ناقد نقل ما يكون مقبولاً عندما بصدر نسخة تكون قرية الشبه بالنسخة الاصلية، وإذا ما كانت نسخة المولف أحياناً مغلوطة يعتمدها كأصل بعد التأكد ويشير إلى ذلك أي الأصلية، وإذا ما كانت نسخة المولف أحياناً مغلوطة يعتمدها كأصل بعد التأكد ويشير إلى ذلك أي أن اشباه المولف في الهامش. لقد صادفنا حالات متعددة كانت فيها النسخ الصادرة عن المولف مغلوطة. فقد نقل ملا صدرا عن الامام الفخر الكثير الكثير في مباحث الحركة أو المبدأ، وكان الإمام الفخر قد نقل بعضها بشكل خاطيء عن الموافق وفن العكمة كان رائجاً بكثرة، حيث إن الأسائلة كانوا ومن باب التقية بدرسون الكتب المقلية في وفن المحكمة كان رائجاً يكترة، حيث إن الأسائلة عن الانظار، وهذا يعتبر أحد أهم أسباب وجود زوايا السراديب وكانوا يطرقون باب المباحة بهدأ عن الأنظار، وهذا يعتبر أحد أهم أسباب وجود

## الأسماء الواردة في المقدمة

ملا إسماعيل الميان آبادى ميرزا أبو الحسن الرضوي الإمام زين الدين أبو الفضل العراقي بهمثيار میرزا تقی خان أمیر کبیر الأستاذ جلال الدين همائي الجوزجاني السيد جمال الخوانساري ميرزا جهان بخش المنجم جهانكير خان القشقائى الحاج ميرزا حبيب الرشتي الحاج ميرزا حبيب الخراساني السيد ميرزا السيد حسين الطالقاني فقيه وزعيم الشيعة السيد حسين الترك ملا حيدر الخوانساري السيد حسين الخوانساري ملا حسن النائيني ملا حسن اللنباني ملا حسين اللنباني السيد ميرزا حسن الكرمانشاهي حسين بن عبد الصمد السيد حسين النواب الشيخ حسين التنكابني السيد ميرزا حسن النورى حمزة الفناري ملا حمزة الكيلانى السيد رضى اللاريجاني الحاج رحيم أرباب ملا رجب على التبريزي

أبو العياس اللوكري أفلوطين أفلاطون ابن ترکه ابن قولويه ابن بابويه ميرزا أبو الفاسم مدرس الخاتون آبادي الدكتور إبراهيم مدكور السيد الحكيم الكبير الحاج السيد أبو طالب الزنجانى السيد ميرزا آقا القزويني السيد ميرزا أبو الفضل الطهرانى الأستاذ ميرزا أبو الحسن القزويني السيد ميرزا أبو الحسن جلوه الحاج ميرزا أبو القاسم النوري السيد ميرزا أحمد الآشتياني أبو العلاء عفيفي الشيخ أسد الله القمشش ملا إسماعيل الخواجوثي الحاج ملا أحمد النراقي الشيخ أحمد الإحسائي ملا إسماعيل السبزواري ابن حجر العسقلاني أبو جعفر محمد بن بابويه أبو جعفر الطوسي ابن المغازلي الشافعي ميرزا آقاخان النوري ملا إسماعيل العارف

أرسطو

ميرزا رفيعاء النائيني

الشيخ عبد النبي النوري ميرزا على أكبر اليزدي ميرزا على محمد باب ميرزا على محمد الأصفهاني (الحكيم) على أصغر الهمداني ميرزا العكسري (إمام جمعة) ملا عبد الرزاق اللاهيجي ملا عبد الكربم الجنوشاني ملا عبد الكريم السناني ملا على أكبر السيادهني ملا غلام حسين التبريزي ملا غلام حسين شيخ الإسلام فاضل الطهراني الفارابي الفخر الرازي قاضل المشهدى القيصري الشيخ قاسم الحنفى قطب الدين (الشيرازي) قطب الدين الرازى ميرقوام الرازي ميرقوام الدين الحكيم القاضى سعيد ملا محمد صادق القوچاني ميرفندرسكي السيد محمد مشكاة الإمام الأعظم الشيخ المفيد محمد بن يعقوب (شيخنا الكليني) محمد بن علي بن بابويه القمي محيى الدين الشيخ الأكبر السيد محقق الداماد الشيخ محمد حسين الاصفهاني ملا محمد جعفر اللنكرودي الشيخ محمد حسن صاحب الجواهر

سهيلي الخوانساري السيد سميع الخلخالى ملا شمساء الكيلاني شارح المسيحي (شارح القانون) ميرزآ شهاب الدين النيريزي الشيرازي الشهيد الأول الشهيد الثاني الإمام الأعظم الشيخ الطوسي شهاب الدين العارف الشيخ البهائي شيخ الإشراق (شهاب الدين المعروف بالمقتول) الشيخ الرئيس السيد شهاب الفردوس الشيرواني (ملا ميرزا) الحكيم صفاء الأصفهاني السيد صادق الطهراني الشيخ عبد الكريم عباس المولوي السيد على الحكيم ملا عبد الله الزنوزي عين القضاة الهمداني الحاج ملا على الكنى شيخ العراقين، الشيخ عبد الله الطهراني عبد العالى الكركى على بن هلال الجزائري عز الدين محمود الكاشي العلامة الحلى الشيخ عناية الله الكيلاني ميرزا عبد الجواد الحكيم السيد على صاحب الرياض الشيخ ملا على النوري ملا عبد الله الحكيم ميرزا محمد علي ميرزا مظفر
ميرزا محمد علي الشاء آبادي
ميرزا مهدي الأشتياني
محمد البيد آبادي
ملا مصطفى القمشتي
ميرزا محمد حسن الأشتياني
ميرزا محمد حسن الشيرازي
ملا مادي السيزواري
الشيخ هادي السيزواري
الفيخ هادي الطهراني

المجلسي الأول المجلس الثاني الإمام محمد الغزالي السيد محمد رضا القمشتي الشيخ محمد رضا المظفر ملا محسن الفيض ملا محمد جعفر الآبادئي ملا محمد باقر السبزواري ميرزا محمد حسن القمى السيد محمد باقر الشفتى ميرزا محمد صادق الأصفهاني الملا أولياء ميرزا محمد باقر الأصطهباناتي السيد محمد كاظم اليزدي السيد محمد الفشاركي محمد بن محمد إسماعيل الفدشكوئي ميرزا محمد المجتهد الأندرماني ميرزا محمد حسين النائيني ملا محمد التنكابني (سرآب) ملا مسيحاء الشيرازي محمد مهدى بن هداية الله ميرزا محمد حسين الطباطبائي ميرزا محمود القمي الشيخ مهدي أمير كلاهى المازندراني ميرزا محمد حسين الچيني ملا محمد جعفر اللنكرودي الشيخ محمد حزين اللاهيجي ملا ميرزا محمد ألماسي ملا محمد تقى البرغاني القزويني الشيخ محمد حكيم الخراساني ملا محمد إسماعيل درب كوشكى العلامة الشيخ مرتضى الأنصارى ملا محمد صادق الأردستاني ميرزا محمود الأشتياني

# الشُواهد الربُوْبيّة في المناهج السُلوٰكية

تألیف معمرین (پر(هیم صرر (درین (دشیر(زر) بنحواشی حکیم محتق حاج ملامادی سیزواری

> تغلیق وتصدیح ومقدمة سیر جروال (سین (شنیدی

*ؠۅڲؙۺ*ؠٙڵڶ<del>ڎڬڵڗڿٚڵڵۼڮ۬</del> ۺؠۄڡٮ؞ڶڞڹڶ الطبّعة الأوك ١٤١٧ء - ١٩٩٦م جمسيع المحقوق محفوظة بمورُسُّسِة اللّت كل يخ اللغربي

بيروت – لبنان

ص.ب.: ۷۹۵۷/ ۱۱ ــ فاکس: ۲۱۲ (۷۹۵۷ - ۲۱۱ ۲۱۳ م. ۸۳۱۷۳۳ - ۸۳۱۲۹۳ - ۸۳۱۲۹۳ - ۸۳۱۲۹۳

# بنيا شوالتغزالةبم

الحدد لله الذى تجلّى لقلوبالعارفين بأسرارالمبــد، والمعاد، و جعل نور معسرفته نتيجة ايجادالا واح والا بساد فأوحى فى كل سماء أمــرها لادارة انوار متجـــدة بتحريكات نفوس مجردة يتنوع بها هذه البقاع والبلاد و ينشأ منها الكائنات ويتزيئن الارض بالحيوان والنبات والجماد و كان الغرض الاصلى منها نشوالا خرة وتعميرها بنفوس طاهرة فخلق الانسان و خلق من بقية طينته سايرالاكوان.

فسبحان من خالق فاطر ما اقدسه و اعظمه ، اشكره على نعمه المترادفة وآلائه المتوافرة و السلمي على نبيه و آله المطهرين من ظلمات الخواطر المصطلة المحفوظين في سماء قدسهم و عصمتهم عن طعن اوهام الجهلة واستعيذ به من مس جنود الشياطين في تحرير هذه المجالة و بث معانيها الى غير ذويها من الذين لم يتطهروا بواطنهم عن غش الجهالات و خبائث الملكات .

اللهم اجعل قبور هذهالا سرار صدورالا حرار و احرسها عناستسراق اسماع

1 ــ : لارادة ــ د ــ ط

٢ : بنفوس طاهرة د د ط ،

الا شرار المطرودة عن عالم الا نوار رب اجعل هذه الكلمات في روضة من رياض الجنة ولا تجعلها في حفرة من حفرالنيران.

و بعد فاقول و اناالفقير الحقير محمدانشهير بصدرالدين الشيرازى نورالله بعيرته من معرفةالدين و شرح صدره بنوراليقين: انى بفضالله و تأييده لما كثرت مراجعتى الى عالم المعانى والاحرار و ملازمتى باب حكمةالله مفيض الانوار و طالت المهاجرة عما اكب عليه طبايع الجمهور والاعراض المالكاتية الى الحق القراح عماً استحسنوه ثقة بما هو المشهور و قلدوه خلفاً عن سلف اعتسماداً على مشافهة الحس للمحسوس و اغماضا عن مشاهدة الواردات على القلوب والنفوس.

قداط المت على مشاهد شريفة الهية و شواهد لطيفة قرآنيه و قواعد محكمه ربانيه و مسائل نقيه عرفانيه قلما تيستر لا عد الوقوف عليها الا اوحدى من افاضل الحكماء او صوفتى صفتى القلب من اماجد العرفاء بل تفردت بامور شريفة عالية خلت عن مثلها زبر الا ولين و ان كانوا من الا ساطين و كلت عن ادراكها افهام الا خرين و ان كانوا من الا ساطين و ان كانوا من المتفط بين .

هى لعمرى انوار ملكوتيئة يتسلالا فى سعاء القدس والولاية و ايدى باسطة يكاد تقرع بابالنبوة ، قد اودعنا بعضا من هذه المسائل فى مواضع متفرقة من الكتب والرسائل و كثيرا منها ، ممثا لم يمكننى أن انص عليها خوفا من الانتشار فى الاقطار لقصور الطبايع الغير المهذية عن دركها من الكتابة اوالمقال قبل تهذيبها بنورالاحوال و ذلك معا يوجب الضئلال والاضلال .

اما\* ورد على ً امرآمرقلبي و وقعت الى ً اشارة مشير غيب ا باظهار طائفة منهــــا

١٠ : في معرفة الدين ــ د ــ ط ٢٠ : طالت مهاجرتي ــ د ، ط

٣- ؛ و أعراض بالكليه ..... ده ط إلى النص عليها ، بسط هـ تم لما ..... بسط

٦- : ووقعت اشارة مشير غيبي الى اظهار .... الخ داط؛ خ؛ ن؛ ر

الشواهدالربوبية والمستربية

لحكمة خفية و بث جلة منها مع اشعار ببر اهينها الجلية من غير تطويل في دفع النقوض والاسئلة فامنتلت سمعا و طاعة والعامور معذور و شعرت عن ساق الجد و أوردتها كما رسم لي و عين على الجد .

فهذه اشارات الى جواهر زاهرة و تنبيهات على نفايس ثعينة باهرة تسرشتحت بامداد فضل الله من سحاب عالم العسقل والجود والاحسان و ترستخت وانعقسدت فى اصداف قابلية النفس بالبرهان ثم استخرجها عواص القوة الفكسريئة من قعر بحسر الحكمة الى سواحل البيان بساذن الله العزيز المنتان و ثقبت الناطقة كلا منسها بعثقب التدبر والتحقيق، و قوءة التأمل والتدقيق حتى اتسمت بسمة الانتظام واتتصفت بصفة الالتيام و جائت بحمدالله صالحة لان يكون سبحات يسبح بها المسبتحون فى جوامع القدس او قلايد، تزين بها «الحور العين» فى مجامع الانس.

فها هى التى اذكرها من اصول اودعتها فى ابواب وفصول وترجَّمتها بالمشاهد والشواهد الربوبية في المتاهب والشواهد الربوبية في المتاهب السئلوكية» فرَّجالله بها كروب السالكين ويسرّ لهم سلوك مناهج الحق واليقين ونورر باشراقها قلوب اهل الجدّ والتحصيل «والله يقول الحق و هو يهدى السبيل».



# المشهد الأول

## فيما ً يفتَّقر اليه في جَميع العُلوم مِن المَعاني العامَّة

## و فيه : شُواهيد

الا ول : فى الوجود و فيه اشراقات الا ول فى تحققه ، الوجود أحق الاشياء بالتحقق لان غيره به يكون متحققا و كائنا فى الاعيان وفى الاذهان فهوالذى ب ينال كل ذى حق حقيقته، فكيف يكون امرا اعتباريًا كما يقوله المحجوبون عن شهوده، ولا تا المجعول بالذات دون المسمى الماهية كما يظهر انشاءالله .

الثنانى: فى وجدانه ، الوجود لايمكن تصوره بالحد ولا بالرسم ولا بصوره مساوية له اذ تصور الشيء المينى عباره عن حصول معناه و انتقاله من حد المين الى حد الذهن ، فهذا يجرى فى غيرالوجود . و اما فى الوجود فلا يمكن ذلك الا بصريح المشاهدة و عين العيان دون اشارة الحد والبرهان و تفهيم العبارة والبيان .

و اذ لیس له وجود ذهنی فلیس بکلی و لا جزئی و لا عام ولا خاص ولامطلق ولا مقیئد بل یلزمه هذهالاشیاء بحسبالدرجات و ما یوجد به منالماهیات وعوارضها

ا : او في الاذهان \_ داط ، م ، ل

Y Thempselled

و هو في ذاته أمر بسيط لا يكون له جنس ولا فصل ولا أيضاً يحتاج في تحصله الى! ضبيعة قيد فصلى أو عرضي مصنتف أو مشختص .

التئالث: ان شمول الوجود للا شياء ليس كشمول الكلتي للجزئيات كما اشرنا اليه بل شموله من باب الانبساط والسريان على اهياكل الماهيات سريانا مجهول التئصور فهو مع كونه امرا شخصياً متشخصاً بذاته و مشخصاً لما يوجد به من ذوات الماهيات الكليئة مما يجوز القول بائه مختلف الحقايق بحسب الماهيات المتحدة به كل منها بمرتبة من مراتبه و درجة من درجاته سوى الموجود الاول الذي لا يشوبه ماهية اصلا لائه صريح الوجود الذي لا اتم منه و صرف الوجود المتاكد الشديد الذي لا يتناهى قو ته و شدته بل هو فوق مالايتناهى بمالايتناهى، فلا يحد محد ولا يضبطه رسم «ولا يصطون به العماء و عنت الوجود الدى "القيد م" الم

## تفريع"

فلا تخالف بين ما ذهبنا اليه من اتحاد حقيقة الوجود و اختلاف مراتبها بالتقدم والتأخر والتأكد والضعف و بين ما ذهب اليه المشتاؤن اقوام الفيلسوف المقدم من اختلاف حقائقها عند التفتيش.

الرابع : انالوجود في كل شيء عينالــعلم والقدرة و سايرالصــفات الكمالية للموجود بما هو موجود لكن في كل شيء موجود بحسبه و سيجيء موعد بيانه .

الخامس: أن بين الوجود والماهية الموجودة به ملازمة عقليَّة لا صحابة " بحسب

۱. سوره طه ۲۰ ، آبة ۱۰۹

٣\_ سررد ٢٠ آية ٢١ . ٢ عسبالانفاق ... داط

الاتفاق فقط بل بالمعنى الممهود بين الحكماء ولا بد" ان يكون احدالمتلازمين اتلازما عقلياً متحققاً بالا خر او هما متحقفن جميعاً بامر ثالثاً موقع الارتباط بينهما والشق الثانى غير صحيح لان احدهما و هو الماهيئة غير مجمولة ولاموجودة في نفسها لنفسها كما اقمنا البراهين عليه في مقامه فيبقى الشق الاول. ثم لا يجوز أن يكون الماهيئة مقتضة للوجود و الا لكانت في مقامه فيبقى الشود و موجودة هذا محال.

فالعق انالمتقدم منهما على الا "خر هو الوجود لكن لابمعنى انه مؤثر فى الماهية لكونها غير مجعولة كما مر" بل بمعنى ان الوجود هو الاصل فى التحقق و الماهية تبعله لا كما يتبع الموجود للموجود بل كما يتبع الطال الشخص و الشبح لذى الشبح من غير ناثير و تأثير في تكون الوجود موجودا فى نفسه بالذات و الماهيئة موجودة بالوجود اى بالعرض فهما متحدان بهذا الاتتحاد .

الستادس: ان الوجود في ذاته ليس بجوهر ولا عر من لان كلا منهسما عنوان ساهيئة كليئة و قد دريت ان الوجود متشخص بنفسه متحصل بذاته و بمفيضه و جاعله بو كان تحت الجوهر الذي جنسوه او تحت معنى جنسي من الاعراض لكان مفتقرا لي ما يحص لله وجودا كالفصل و ما يجرى مجراه من ساير المحصلات للوجود فلسم كن الوجود وجودا هذا خلف .

ثم اعلم ان وجود الجوهر جوهر بمين جوهريَّة ذلكالجوهر و وجــودالعرض رض كذلك .

ـ : لا بد أن يكون أحدالمتلازمين ملازما عقليامتحققا.... داط هكذا وجدنًا في اكثرالنسخ المخطوطة .

ـ : أو هما جميعاً متحققين بامر ثالث موقع للأرتباط ، الخ \_ داط

ـ : نبقى الشق الاول ، خ، ن ر ، م،ل عـ والا لكان ...

المشهدالاول

## شروق نثور ليزهوق ظلمة

و اذ قداستنار بیت قلبك بشروق نورالعرفان من افق البرهان و تیقئت ان الوجود لیس بجوهر و لا عرض فاطرد عنك ظلمه کل وهم و لا تبال بما وجدته فی كلام بعضهما حیث قال: «ان الوجود عرض محتجاً بان الوجود المعلول له موضوع و كل عرض فانه متقوم بوجوده فی موضوعه و كذلك حال الوجود فان وجود الا نسان متقوم باضافته الی و زید لا كنا یكون الشی فی مكان اسم الی الانسان و وجود زید متقوم باضافته الی زید لا كنا یكون الشی فی مكان اسم یمرض له الاضافة من خارج . انتهی »

فان ما ذكره نشأ من غشاوة على البصيرة يحجب عن مشاهدة أن الوجود بالقياس الى المالمهيئة ليس كالاعراض بالقياس الى اموضوعاتها بل هما واحد في الاعيان و كذا في الاذهان فلا قابليئة ولا مقبوليئة و الآيلزم المحذورات المشهورة من تقدم الشيء على نفسه و كون الوجود قبل الوجود؟ و غير ذلك [من المفاسد] الا أن للمقل ان يلاحظ في المعوجود معنيين ماهية و وجودا فاذا حلل المقل الموجود العيني أو المدخفي الى المرين فهما بالمادئة والصورة اشب منهما بالموضوع والعرض وكيفيئة هذا الاتئمان والقابليئة أن للمقل أن يلاحظ الماهية و يجردها عن كافئة الوجودات حتى عن هذا يا التجريد لا نه نحو وجود ابضا فيصفها بالوجود الذي هي به موجودة ، فهذه الملاحظة ايضا عصحح قاعدة الفرعيئة من حيث انها تجريداً و تخليط مما لائها تخلية القابل عن

ا ـ هر يمتيار صاحبالتحصيل «مته» دام ظله كلا فىالتــخةالمكونة : فى حيــوةالنصــَف «رضــىا» لعالى عنه» داط والتــخةالمكترية فى سنة : ١٩٩٦،

۲ـ : و کرن الوجود قبله [ایالوجود] داط

٣- من الها لجريد ... الخ داط

المقبول فيكون الماهية مفايرة للوجود و هى بعينها نحو منالوجود فيكون متأحَّدةً معه فانظر مااشــمل انبساط نورالوجود و ما اوسع انبثاث ضوئه حيث يلزم من نفـــيه اثــــاته .

## لُمعة" تَفريعيَّة

قد بزغالامر و ظهر ان وجودالاشیاء نفس موجودیتها لاکحال البیاض والجسم فکما انه فرق بین کتون الشیء فی السکان او فی الزمان و بین کون الحال کالمسرض والصورة فی محل کالموضوع والمادة لان فی الاول وجودا للشیء فی نفسه ووجودا آخر له فی غیره و فی الثانی وجود للشیء فی نفسه و هو بعینه وجوده لغیره فکذلك فرق بین کون الشیء فی شیء و بین کون نفس الشیء لا کتون شی فیه ، فالسوجود للشیاء لا کون غیرها فیها اولها .

الستابع: في ان الامتياز بين الوجودات بماذا ۴ الموجود قد مسر انه متشخص بذاته متطور رباطواره و درجاته فتخصص كل وجود اما بالتقدم والتأخر او بالكمال والنقص او بالغنى والفقرا و اما بعوارض ماديثة ان وقع في المواد ، و هي لسوازم المشخص المادي و علاماته ، فوقوع كل وجود في مقام من المقامات مقوم له ، فالتقدم والتأخر كانتهما مقو مان للوجودات التي هي فوق الاكوان والحركات ، و كل وجود واقع في مرتبة من المراتب السابقة على الوقوع في المواد والاستعدادات فكونه واقعا في مرتبة مقوم له لا يتصور زواله عنه مع بقائه في نفسه و اما الوجودات الماديئة

١٠٠١ أو العني والغفر ، فيالنسخ الفيرالبطيوعة ،

المشهدالاول ۱۱

فكذلك الا انها يمكن زوالها بنفسها عنالمواد لا زوال خصوصياتها مع بقائها انفسها .

الثنامن: في تحقيق اتنصاف الماهية بالوجود. قداضطربت افهام المتأخرين في التصافها به و صارت اذهافهم بليدة عن تصور ره من جهة ان ثبوت شيء لشيء فرع على ثبوت ذلك الشيء في نفسه فيلزم على تقدير هذا الانتصاف ان يكون الماهية موجودة قبل وجودها فتارة الكروا قاعدة الفرعية و بدالوها بالاستلزام و تسارة خصصوها بماوراء الوجود من الصتفات. و تارة جعلوا مناط الموجودية اتحاد الماهية مع مفهوم الموجود المشتق من غير ان يكون للوجود قيام او ثبوت النفسه او لغيره وكذا الحكم في كل مشتق عند القائل بهذا و لم يتحقنق احد منهم كنه الامر في هدذ المقام من ان الوجود كما من نفس موجودية الماهية لا موجودية شيء غيره لها كسايس الاعراض حتى لزم ان يكون اتنصاف الماهية به فرع تحققها في نفسها فالقاعدة على عمومها باقية من غير حاجة الى الاستثناء في القضايا الكليئة المقلمية، كما قد يحستاج اليه في القية من غير حاجة الى الاستثناء في القضايا الكليئة المقلمية، كما قد يحستاج اليه في الاحكام النقلية عند تمارض الادلة.

و هذاالذى اظهرناه ائما جريانه على طريقة القوم من ان الماهية موجودة والوجود من عوارضها و اما على طريقتنا فلا حاجة اليه اذ لا اتصاف لها به ولا عروض له عليها بل انما الموجود في الاعيان هو نفس حقيفة الوجود بالذات و اما المسمى بالماهيئة فهى امر" متحد مع الوجود ضربا من الانحاد و نسبة الوجود اليها على ضرب من الحكاية لاالحقيقة اكما اوضحناه في منفوراتنا مستقصى ".

الد لا على الحقيقة... دوط

'۱ الشواهدالربوبية

### 

و مما يؤيند ما ذكرناه ان مفاد قولنا زيد موجود في الهليئة البسيطة هو وجود زيد لا وجود امر له كما صرح به بعص المحققين . ' قول الشيخ الرئيس في بعض كتبه: «فالوجود الذي للجم هو موجوديئة الجمم لاكحال البياض في الجمم في كونه ابيض لان الابيض لايكفي فيه البياض والجمم، انتهى! . ، فان معناه انه : لا بد في صدق الحمل لكل محمول غير الوجود على! شيء من ان يكون للمحمول معنى في نفسه و له وجود عند الموضوع و ان كان وجوده في نفسه عين وجوده عند الموضوع .

فهيهنا امور «للاثة وجودالموضوع و مفهوم المحمول ووجود رابطى بينهما واما فى مثل قولنا الجسم موجود فيكفى هيهنا الجسم والوجود من غير حاجة الى ثالث .

وقال ايضا فى التعليقات: «وجودالاعراض فى انفسها هو وجودها فى موضوعاتها سوى ان العرض الذى هو الوجود نبئا كان مخالفا لتعاجبها الى الوجيود حتى يسصير موجودة واستغناء الوجود عن الوجود حتى يكون موجودا لم يصح ان يقال: ان وجوده فى موضوعه هو وجوده فى نفس بعنى ان للوجود وجودا كما يكون للبياض وجود بل بعنى ان وجوده فى موضوعه نفس وجود موضوعه و غيره من الاعراض وجوده فى موضوعه نفس وجود موضوعه و غيره من الاعراض وجوده فى موضوعه را التهى ا

ولا يخفى' ان هذاالكلام والذي نقلنا قـُبيله نصـًان على! ان للوجود كونا في \_

١- و هوالسيدالمحقق الداماد و قد صرح بهذا في القيسات «طبع ط ١٣١٤ ه. ق القيس الثاني ص٢٦»
 ٢٧ وضد تقلسا كملامه و حقيقناه في حواشيشا. قوله «قده» : «كما قد صرح به بمسفى المحققين»
 مده العبارة ليست في اكثر النبخ المخطوطة .

المشهدالاول ۳

الواقع الا ان كينونيئته ليس بامر زائد عليه كما فى الاعراض و لا يفتقر ايضا فى قوامه الى الميثونه موضوعاً و هوالماهيئة الموجوده" به اذ ليس لها وجود آخر به يكون متقدمة عليه .

و اما تسميتهم الماهية بالموضوع والوجود بالعرض فمن بابالتوسع في اعتبار المسقل .

و اما ما قاله بعض المحققين «ال الوجود منقدم على الماهية في الخارج ومناختر عنها في العقل» فمراده ما مسرت الاشارة اليه من ال الوجود في الخارج اصل صادر عن الجاعل والماهيئة تبع له و في الذهن للمسقل ال يعتبر الماهيئة مجسردة عن انضمامها بالوجود ثم يصفها به .

التاسع: في الاشارة الى حــل الاشكالات الــواردة على كون الوجود متحققة في الاعيــان.

ان للقائلين باعتباريئة الوجود و كونه من المعقولات الثانية والاعتبارات الذهنية حججة قويقة سيئما ماذكره الشيخ الاشراقى فى حكمة الاشراق والتلويحات والمطارحات فانها عبير الدفع دقيق المسلك و قد هداناالله سبحانه الى اكنه الامسر و ثور قلب وبنا بمهود الحق فى هذا المقام و يسر لنا بالهامه و تسديده دفع هذه الشكوك كلها وقسع ظلمات هذه الوساوس والاوهام برمئتها «فالحمد شالذى هدينا لهذا و ما كنا لنهتدى لولا ان هديناالله» و من اراد الاطلاع عليها فليرجم الى اوابل سفر ناالاول من اسفار

<sup>1</sup>ـ والخائل هـوالشارح البحقق لمعـاصدالاشارات؛قدراف احراره فيضرحه علىالاحارات «فيع ط ١٣٧٨ م في المحرة المثالب ، ص ١٦٥» :

٣- راجع شرح حكمةالاشراق الطبعةالعجرية ـ ط ١٣١٥ ع ف ص١٨٢ ، الى ص٢٠٦٠.

٣\_ تور قلبنا ... داط

الاربعة و فيه كفاية لطالب الهداية \ . والحق النالجهل بمسئله الوجود للانسان يوجب له الجهل بجميع اصول المعارف والاركان لان بالوجود يشعرف كل شيء و هو اول كل تصور و اعرف من كل متصور كفاذا جهل جهل كل ما عداه و عرفانه لا يحصل الا بالكشف والشهود كما مر م ، و لهذا قيل : «من لا كشف له لاعلم له» .

ثم من العجب أن هذا الشيخ العظيم بعد ما أقام حججا كثيرة وفي التلويحات على النالوجود اعتبارى لا صورة ولا حقيقة له في الاعيان صراح في أواخر هذا الكتاب بأن النقوس الانسانية ومافوقها كلها وجودات بسيطة بلا ماهيئة و هل هذا الاتناقض صريح وقع منه ؟

## الأيشراق العاشير

ان الوجود هو الموضوع في الحكمة الالهية لان محمولاتها مما يعرض اولا وبالذات للموجود بما هو موجود من غير أن يحتاج الى اأن يصير طبيعيا أو تعليميا كسما في ساير العلوم فان مطالبها محمولات لا يعرض للموجود المطلق الا بعد ان يصير امر آخاصاً من باب الحادر كات و المتحركات او من باب المقادير المتصلات والمنفصلات.

ثم لم يقع الاكتفاء بهذاالقدر من التخصيص في العلوم الجزئية التي هي تحت العلم الطبيعي و التعليمي بل زيد عليه فيها مخصّصات اخرى؛ غير كونه ذاطبيعة مطلقة او

الد و قد غير «قفد» عن كتابه الكبير تارة «بالاستفارالاربعه» و تارة «بالحكمةالبتعالية» لان له مقام|جمال المسمى بالحكمةالمتعالبة و مقام تقصيل مسمى بالاستفارالاربعة ، هكذا سعمت عن استادتاالاعظم سيد اكابرالحكما آقا ميرزا ابوالحسن قرويتي واديستطلاله» بعض اوقات استفادتي سته .

٢... تا واعرف من كل متصور غيره ...الغ داط بهد و قد ذكر جبيعالادلة التي ذكرها في المطارحات غير الحكية الإشراق
 ٤... نيخسيميات اخرى ... داط

المشهدالاول ٥٠

ذاكسية مطلقه كساحث الامزجه لانواع تراكيب العنصريات وكمباحث اقسام الاصوات و تأليغاتها و نفساتها و كسباحث احكام حركات الكواكب و ما يتفرع على نسب انظار النجوم و قراناتها واتصالاتها الى غير ذلك من السعلوم الجهز ئية الباحث! عن احوال الموجودات التى تضاعفت عليها التنسز لات والتخصصات الخارجة عن مطلق الوجود الطبيعي والتعليمي إيضاً.

و لانالوجود بما هو وجود مستفى عنالاثبات والتحديد حتى يلزمالافتقار الى علم سابق يكون هناك منالطالب و هيهنا منالمبادى المسلمة فالمسوضوع الاول للحكمة الالهية هوالموجود «بما هو موجود» لأالوجود الواجبى كما ظسن لائه من المطالب في هذا العلم فاما مسائله و مطالبه فاثبات جميع الحقايق الوجودية من وجود البارى جل اسمه و وحدانيته و اسمائه و صفاته و افعاله من ملائكته و كتبه ورسله و اثبات الدار الا خرة و كيفية نشوها عن النفوس ، فالحكيم الالهي هوالمؤمن المصدق بهذه المعارف من الله و ملكوته الاعلى اوالاسفل و كتبه العرشية واللوحية و قضاؤه و قدره و اهل سفارته و رسالته و برجوع كل شيء اليه «يكوم تنبدل الارض عفير الارض عفيره و الى اهذه العلوم الربوبيئة اشار في قوله تعالى : «آمن الرسول بما "انزل اليه الا "ية " ومن مطالبه اثبات المقولات كالجوهر والكثم والكيف و غيرها و هي له كالانسواع .

و منها اثباتالامور العامة و هي له كالعوارض الخاصَّة مثلالواحد والكشــير

١- ١ الباحثة عن أحوال الموجودات التي … الحكدا وجد في بعض النسخ الموجودة عبدنا .

٢ : هذان من العطالب ......
 ٣ : و اما مسائله و مطالبه .. الغ

<sup>\$ -</sup> سورة ابراهيم ١٤ آبة ٤٩ : ويوم تيدل الارض قير الارش والسماوات و برزوانة الواحد القهار» .

هـ البترة ه ١٨ سورة ١ ،

والقوة والفعل والكلى والجزئي وانعلة والمعلول والمتقدم والمتأخر .

و من مطالب هذه الحكمة اثبات مبادى القصوى الاربع للموجودات اى الفاعل والغاية والمادّة والصورة.

## اظلام وهئم و ِاشراق عَـقُـل

ربما يتوهم متوهم : اذالوجود اذاكان موضوعاً للحكمةالالهية لم يمكن اثبات مبادى الموجودات فيه لانالمطلوب في كل علم لواحق موضوعه لا مباديه . فيسجاب عنه: اذالنظر في مبادى الوجود ايضا نظر في لواحقه اذالوجود بما هووجود اوموجود ليس متقوماً بكونه مبدء ولا ايضا بما هو هو مفتقر الى مبدء فكونه مبدء او اذا مبدء منعوارضه الذاتية التي يلحقه لحدوقاً اوليا اذ لا شيء اعم منه حتى يعرض له اولا هذا المعنى ولا ائه في عروض هذا المعنى له يفتقر الى ان يصير طبيعياً او تعليمياً .

و هيهتا سر عرشى: و هو ان طبيعة الوجود العطلق لها وحدة عمدوميّة ليست كوحدة الاشخاص الجزئية و كل طبيعة لها وحدة كوحدة الوجود العطلق ، فيجوز ان يكون المتقدم عليه من اللواحق المتآخرة عنه بل الوجود العطلق بذاته متقدم و متأخر و سابق ولاحق و بهذا التنوير بزاح ظلمة الاشكال و ينكشف جلية الحال ولا يحتساج الى ما اعتذر عنه الشيخ اخيرا في الشفاء : «بان العبد، ليس مبدء للموجود كله و الا لكان مبد، لنفسه بل الموجود اكله مبد، له انما العبد، للموجود المعلول فالمبد، هو مبد، لبعض الموجود التعمل لما لقائل ان يقول: اذا كان مبد، لبعض الموجود يصدق

١\_ الهبات الشفاء طبعةالحجرية ط ١٣٠٥ ه ق ص١٨١

 <sup>-</sup> قال الشيخ بعد عددالعبارة أ وقلا يكون خداالعلم بيحت عن مبادى العوجود خطلقا بل اتما بيحث عن مبادى بعض ما فيه كساير العلوم الجرئية .... الغ»

لمشهدالاول ۲۷

عليه انه مبدء للموجود بما هو موجود والمبدء ايضا و ان كان موجودا مقيدا فيصدق عليه انه الموجود بما هو موجود لان المطلق صادق على الفردالمقيد لست اقول: صادق عليه بوصف الاطلاق بل مع قطع النظر عن ذلك.

ثم العجب من المحقق لمقاصد الاشارات كيف ذكر في شرح قول الشيخ النسمط الرابع في الوجود و علله: «ان الوجود هيهنا هو السوجود المطلق الذي يحسمل على الوجود الذي لا علة له، وعلى الوجسود المعلول بالتشكيك والمحسمول على اشياء مختفة بالتشكيك لا يكون نفس ماهياتها و لا جزء منها بل انما يكون عارضا لهافاذن هو معلول مستند الى عاقة و لذلك قال الشيخ: «في الوجود و علله».

اقول: ليت شعرى ماالباعث له على هذاالاعتذار فكأنه لم يكن متذكراً لما في الشيّفاء في مثلهذاالموضع ثههب انالوجود كما زعمهمنالعوارض المعلولةللماهيات لكن غرضالشيخ في هذاالنمط من علل الوجود هي العلل الاربع الفاعلية والفائية والمائية والمادية والصورية و ليس للوجود العام البديمي حاجة الى مثل هذه المبادى بل الوجه كما مر فكما ان الوجود العطلق الشامل للموجودات المنبسط عليها ينقسم الى واجب و ممكن و واحد و كثير و جوهر و عرض كذلك ينقسم الى فاعل و غاية ومادة وصورة والكل من عوارضه اللاحقة لذاته من حيث هوهو لالامر اعم ولالامر اخص كما علمت فيكون من المطالب التي يبحث عنها في الحكمة الالهية و علم ما قبل الطبيعة فالموجب ودالمطلق موضوع لهذا العلم و هذه الاقسام من عوارضه و كل علم يكون مبادى مسوضوعه من موضوعه فيه ولو كان موضوعه فيه ولو كان اقسامه وافراده يكون حريًا بان يكون البحث عن اثبات مبادى موضوعه فيه ولو كان فاعل الجسم المطنق بما هو واقع في الحركة والسكون او غايته او مادته او صورته من اقسامه بما يكون كذلك اكن الواجب ان يبحث في العلم الطبيعي عن احوالها لكنت يس كذلك و لذلك يجب ان يبحث عن احوال مباديه في العلم الذى هو فوق الطبيعة .

## الأشراق النحادي عشتر

فى تعريف الأمور العامَّة المبحوث عنها فى احدى الفلسفتين الالهيتَّين والإشارة الى اضطراب كلام المُتأخِّرين فى تعريفها

قد مرا النالبحث في الفلسفة الاولى والحكمة القصوى عن عوارض الوجود بساهو وجود فضرب منها ذوات مجردة عن المواد بالكليئة والحكمة الباحشة عنها بستى الماثولوجيا في لفة «يونان» اى العلم الربوبى ، و ضرب منها معان و مفهومات كليئة لا يأبى عن شعولها للطبايع المادية لا بما هى مادية ، بل حيث هى موجودات مطلقا ، فالا حرى اذيعرف الامور العامة بانها صفات للموجود بما هو موجود من غير اذيحتاج الوجود في عروضها الى ان يصير طبيعيا او رياضيًا و بالجملة امرا متخصص الاستعداد لمروض شيء منها فتأمثل في ذلك واقض العجب من قوم اضطرب كلامهم في تفسير الامر العام ففسروه تارة بما لا يختص بقسم من اقسام الموجود عنوابه الواجب والجوهر والعرض فانتقض بدخول الكم المتصل و كذا الكيف و تارة بما كيفنمل الوجودات كلها او اكثرها فيخرج منه الوجوب الذاتي والوحدة الحقيقية والعليئة المطلقة وامثالها بمان يكون هو و ما يقابله شاملا لها و لشموله الاحوال المختصة زادوا قيدا آخر و هو بان يتملق بكل من المتقابلين غرض على .

ثم وقع لبعضهم الاعتراض عليه بانه : ان اريد بالمــقابلة ما ينحصر فيالتَّضاد

١\_ الطبابع المادية داط

المشهدالاول ۱۹

والتضايف والسلب والإيجاب والعدم والملكة فالوجوب والامكان ليسا كذلك اذ مقابل كل منهما بهذاالمعنى لا يتعلق به غسرض علمى و ان اربد بها مطلق المباينة والمنافاة فالاحوال المختصة بالاخرين يشمل جميع العوجودات و يتعلق بجميعها انغرض العلمى فانها من المقاصد العلمية.

ثم ارتكبوا في دفع الاشكالات تمحلات شديدة .

منها : اذالامورالعامَّة هي المشتقات و ما في حكمها .

و منها: ان المراد شمولها مع مقابل واحد متماق الطئرفين غمرض علمى، و تلك الاحوال اما امور متكثرة و أما غير متعلق بطرفيها غرض علمى، كقبول الخرق والالتيام و عدم قبولها بمعنى السلب لا بسعنى عدم الملكة.

و منها : ان المقابل ما هو اعم من ان يكون بالذات او بالعسرض و بين الواجب والسمكن تقابل بالعرض كما بين الوحدة والكثرة و غفلوا عن صدقها بهذا المعنى على الاحوال الخاصة الى غير ذلك مما يؤداى ذكرها الى تضييم الوقت .

### شبهة" و حل<sup>ا</sup>

و مثل هذاالتحير والاشتباء وقعلهم فى موضوعات سايرالعلوم. بيانه: الموضوع كل علم ما يبحث فيه عن عوارضه الذاتية و قد فسرواالعرض الذاتى بالخارج المحمول الذى يلعقالشيء لذاته اولامر مساوية ٢.

فاشكل عليهم الامر لما رقوا انه: قد يبحث في العلوم عن الاحسوال التي يختص بعض انواع الموضوع او انواع عوارضه او انواع انواعه ، ولم يتدبر واالقول ليعلموا أن جميع هذه الاحوال مئايمرض لذات الموضوع بالمعنى الذي قر والحكماء كما سيأتي فاضطروا تارة الى اسناد السامعة الى رؤسا العلم في اقوالهم و احكامهم

و تارة الى الغرق بين محمول العلم و محمول المسئلة كما فرقوا بين موضوعيسهما بان محمول العلم ماينحل اليه محمولات المسائل على طريق الترديد الى غيسر ذلك من مالهوسات التي ينبو عنها الطبع السليم .

ثم الم يتفطئوا بأن الفصل المقسم لمعنى الجنبى عارض لذات الجنس واخصيته عن الجنس لا ينافى عروضه لذاته من حيث هوهو، ولم يدروا ان العوارض الذاتيئة الفريبة للانواع، قد يكون أعراضا اوليئة ذاتيئة المجنس وقد لايكون كذلك و ان كانت مما يقم به القسمة الستوفاة الاوليئة.

نعم كل ما يلحق الشيء لامر اخص و كان ذلك الشيء مفتقراً في لحوقه الى ان يعيير نوعاً متهيئنا الاستعداد لقبوله فليس عرضا ذاتيا بل عرض غريب على ماهو مصر ع به في كتب الشيخ و غيره ١.

و ما اظهر لك ان كنت فطنا ان لحوق الفصول لطبيعة الجنس كالاستقامة والانحناء للحظ مثلا ليس مئا يتوقف على ان يصير نوعاً مخصوصاً بل التخصيص انما يحصل له بها لا قبلها الأفهى مع كونها اخص من طبيعة الجنس اعراض اوليئة و من عدم التفطن بما ذكرناه استصعب عليهم الامر حتى حكموا اللهوع التدافع في كلام الشيخ و غيره لما صر عوا : بان اللاحق لشى الامر اخص اذا كان ذلك الشي محتاجاً في لحوقه به الى ان يصير نوعا ليس عرضا اذاتيا بل عرضا عربا مع انتهم مثلو المرض الذاتي الشامل على سبيل التقابل بالاستقامة والانحناء المنوعين للخط .

و لست ادرى اي تناقض في ذلك سوى انهم لما توهموا ان الاخص من الشيء

ا۔ و قد ذکرالشیخ ملاءالسآلة فی اوائل الهیاتالشفا و قد شرحهاالمسانف فی تعلیقاتهالمبارکـة طیآلشفا بعا لا مزید ملیه

٢- لان هذاالنخميس فاعلى لا قابلي

٣- و منهم المحقق الدوائي في حواشي النجريد والسيد السند وابنه فيات اماظم العلما

الفشهدالاول ۲۱

لا يكون عرضا او ليا له حكموا بان مثل المستقيم والمستدير لا يكون اولياً اللخط بل العرض الاو لي له هوالمفهوم المردّد بينهما .

# الاشراق الثاني عَـَشَـر في الاشارة الى المقولات و احوالها

الموجود بالذات اما جوهر و هو ذو ماهيئة حق وجودها الخارجي ان لا يكون في موضوع و اما عرض وهو ما يقابله [الجوهر] .

والمقولات هىالاجناس العاليه للموجودات و هى عشرة : الجوهـــر والكـــم والكيف والانفافة .

و اعلم ان كليات الجواهر جواهر بمعنى ان مفهوم الجوهر مأخوذ في ماهيئاتها و ان الجوهر لا ضد له بوجه و انهالمقصود بالاشارة الحسيئة والمقلسيئة و قابل للاضداد بل للاشتداد.

ولا يجوز ان يكون شئ واحد بحسب وجود واحد جوهرا و عرَضًا .

والجوهر ينقسم الى حال و محل و مركب و مفارق عنهما ذاتا او فعسلا و هى العقل والنفس والهيولى والصورة والجسم و قد عرف الحلول بالاختسصاص الناعت والتابعيّة فى الاشارة واللزوم فى الحركة و غير ذلك والكل فاسد والتعريف العرشى له كون الشيء بعيث يكون وجوده فى نفسه وجوده لغيره، فالعوضوع من جملة المشخصات والجسم جوهر له ابعاد متصلة وهومركب من الهيولى والصورة لاستحالة الجزء بدلايل الطبيعيين والمهندسين فالجسم يتقوم ذاته بالاتصال ، وليس تمامها به لقبوله الانفصال فالاتصال صورة ذاته و ما يقبلها هيولاه فذاته ينتظم باسرين : قويّة و فعسل . و هما متلازمان فى الوجود لعدم تصور انفكاك احديهما عن الاخرى و ليستا كالمتخايفسين

و لكل منهما حاجة الىالاخرى! اماالهيولى ففىالوجود لكونها بالقو"ة واماالصورة ففىالبقاء و تعاقبالاشخاص لقبولهاالحدوث والزوال بطريانالاتصال والانفصال ولو بالامكانالوقوعى فهيهنا مقيم ثالث يقيم كلاً منهما بالاخرى! بوجه غير داير .

فالصورة بوحدته العمومية مع شريك مفارق تقيم الهيولى! والهيولى! بتشخصها المستمرة بصوره الخرى! يصير بها نوعا طبيعيا اقمنا البراهين على وجودها والذب عنها في كتابنا الكبير ، وماعدا الجوهر من عوالى الاجناس اعراض يتبدل هي من فردها او من نوعها اوجنسها على محل والحقيقة كما هي غير متغير فيها جواب «ما هو» فالشمعة يتغير لونها و شكلها و ابعادها و «هه هي مي» ومجموع الاعراض عرض .

والكم ينقسم الى متصل قارهوالجسم والسطح والخط و غير قار" هوالزمان والى منفصل هوالعدد و يشملها قبول القسمة والمساواة و عدمها بالعد والتطبيق؟ بالفعل او بالقواة بامكان وجود العاد .

والكمثيات لا ضدَّ لها اذثلاثةالمتصلات يجتمع والزمانلايتعاقبها على موضوعها لان موضوعهالحركة . واماالعدد فكل نوع اقل موجود في الاكثر فلا تضاد والزوج والفرد ليسا بضدين لان احدهما عدمي .

والكيف و هوالذي يعقل هيئة قارة بالاقسمة و نسبة و قد يتفساد ويشتده واقسامه اربعة اجتاس لان غير المختص منها بالكم اما كمالات او استعدادات والاولى اما مصوسه او غيرها.

الـ و قد دكر مصنف هذاالكتاب هداالمسالة في مواضع مختلفة من كتبه و ذكرها عنى سبيلالتفسيل في تعليقاته على الشفا هطبعة الججرية ط ١٣٠٦ ه.ق-٣٧٠٧٢٧٥١٧٤٥١٧٥١ والاسفارالاديمة مباحث الجواهر والاعراض الطبعة الحجرية ١٢٨٧ هـ قاص ١١١١لي ١١٥٠

إلى بعض النسخ الغير العطبوعة : بالعدة او التطبيق بالغمل ... الغ.

Mark Med

و اولىالاوليين منها الثابتة و يسمى انفعاليئة .

و منها غيرالثابته و يسمى انفعالات .

و ثانيهما منها الثابتة و يسمى ملكات و منها غيرالثابتة ١ و يسمى حالات وهسا المختصة- بذوات الا نفس والا ستعدادات .

منها ماللتأبي والامتناع كالصلابه والمصحاحيه لاالصحه و يسمى قوة طبيعيّة، سواء كانت في المحسوس او في غيره.

ومنها ماللقبول كاللئين والمعراضية لاالعرض وتسعى لاقو"ة طبيعية في القسمين. اما المحسوسات فهي مدركات الحواس الخمس فللمس الكيفيئات الاور واللطافة والكثافة واللزوجة والهشاشه والجسفاف والبله والثقل والخفه وللسبصر الضوء واللور اولا مم غيرها.

و للسممالاصوات والحروف و عوارضها و للذوق تسعه حاصله من فعل الثلاث في مثلها ، ولا اسماء لانواع المشعومات.

واماالمختصَّة بالكميات فبالمتصله كالاستقامه والاستدارة والشكل والزاويه منها عندالطبيعيِّين ، وبالمنفصله كالزوجيَّة والفرديَّة .

واماالنفسانيه فمثل العلم والقدرة والختلق واللذة والفكرح.

والاين هو نسبةالجسم الى مكانه .

والجدَّة هي نسبه التملك .

والوضع هو نسبة اجزاء الجسم بعضها الى بعض ونسبتهاالى الامور الخارجةعنه. والاضافة هى نسبة متكررة من الجانبين معا و يجب فيهما التكافؤ فى العدد و هى عارضة لجميع الموجودات سيتما ماهو مبدء الكل ، وان يفعل هو التأثير التدريجي، وان

۱ ـ غیر تابته مال ن، ه ـ داط

ينفمل هوالتاثرالتدريجي .

37

و متى هو نسبة الحركة او المتحرك الى الزمان و وقوع الحركة فى الثلاثه الأخيرة يستلزم وقوع التدريجي فى الدفعى ، لان معنى الحركة فى مقولة ال يكون للمتحرك فى كل آن من آنات ومان حركته فرد آخر من افرادها، والبسايط، كالنقطة والوحدة خارجة عن المقولات والكلام فى الشدة والضمف طويل .

#### الشاهدالثاني

فى اثبات نحو آخر منالشُّهود يقال لهالوجودالـــنِّـعنى

و فیسه اشراقسات

الاشسراقالاول: فىالاشارة الى نشئات الوجود

اعلم ان لماهية واحدة أنحاء ثلاثة من الكون بعضها أقوى من بعض، فالجوهرية المثلاث مفهوم واحد ومعنى فارد يوجد تارة "مستقلاء بنفسمه فارقا عن الموضوع والمادة كالمقول الفطالة على مراتبها ويوجد تارة "أخرى" مفتقر اللى المادة مقتر نا بها منفعلات عن المعنادات متحركا و ساكنا ، كائنا و فاسدا كالصور النوعية و النفوس المنفعلة على تفاوت درجاتها و يوجد طور آخر وجودا غير هذين متوسطا بين عالمين كالصور التى توهمها الانسان .

الاشسراقالثاني :

فيالاشارة الىالوجود الذهني

المشهدالاول ٥٧

واقعيَّة ، والحكم علىالشئ لا يُشكِن الا ً بعد وجــوده و اذ ليست فىالاعيان فهى فىالاذهان».

هذا اصل الدليل المشهور من القوم ثم اوردوا عليه اعتراضات كثيره من جهات كثيرة و لم يتيسر لهم انحلال اكثرها و نعن بفضل الله قداهتدينا الى اصول كشفيئة ا ارتفعت بها ساير الاشكالات في هذا المقام وزالت باشراقها ظلمات تلك الاوهام .

الاشراقالتات: فى الاشارة الى اصل يرتفع به كثير من الشبكة السواردة على الوجود الذهنى ، و هو: ان الله سبحانه خلق النفس الانسانية بحيث يكون لها اقتدار على ايجاد صور الاشياء فى عالمها ، لانها من سنخ الملكوت و عالم القدرة ، والمانع من التأثير العينى غلبة احكام التجسم و تضاعف جهات الامكان و حيثيات الاعدام ، والملكات ليصحبة المادة و علايقها ، وكل صورة صدرت عن الفاعل الفالب عليه احكام الوجوب والتجرد والغنى يكون لها حصول تعلقى بذلك الفاعل بل حصولها فى نفسها هو بعينه حصولها لفاعلها المفيض لوجودها و هو الفاعل فى عرف الالهيئين .

واماالفاعل في اصطلاح الطبيعيين فكل مبده حركة ولو على سبيل الاعداد كالبناء في بنائه والنعجار في تجره وهما بالقابل اشبه منهما بالفاعل بما هما جسمانيان و انما فاعليتهما الشبيعة بالفاعليئة الحقيقية ما ينشئا نه في باطنهما من تصوير البيت والسريسر وامثالهما فالنفس خلقت وابدعت مثالا البساري جل اسمه ذاتا و صفة و فعلا مع التفاوت بين المثال والحقيقة فللنفس في ذاتها عالم خاص ومملكة شبيهة بمملكة بارئها مشتمله على امثله الجواهر والاعراض المجردة والمادية و اصناف الاجسام الفلكية والعنوية المبيطة والمركبة و ساير الخلايق تشاهدها بنفس حصولها منها بالعلم والعنوية المناه بالعلم .

١٠ في بعض النسخ : و عالم الغدرة والقرة .

الحضورى والشهود الاشراقى لابعلم آخر حصولى والناس لفى غفله و ذهول عن عالم القلب و عجايب فطرة الانسان و عالم ملكوته لاهتمامهم بمشاهده المحدوسات والاعراض الحديه الحيوانية و نسيانهم امر الا خسرة والرجوع الى الله و عسرفانه هنسو الله فانسيه انفستهم في فاذن وجود صور الاشياء للنفس و ظهورها على هذا النحو الذى لا يظهر اثرها فى الحس الظاهر غالبا يقال له الوجود الذهنى والظهور المثالى . فاحفظ بهذاكى ينفعك فى دفع الاشكالات الواردة فى حصول الاشياء فى .. النفس من لزوم صيرورة النفس عند تصور الحركة والحرارة والبرودة والكثرة والكفر متحركة عاره ، بارده ، كثيرة ، كافرة وكذا لسزوم اجتماع المستقابلين كالسلب والايجاب والمتسفاد ين كالسواد والبسياض فى مسوضوع واحد و كلما هو من هذا القسيل .

### الاشراق الرابع فى الاشارة الى' مسلك آخر فى اثبات الوجود الذّهنى

و هو ان لنا ان نأخذ من الاشخاص المختلفة تعيثناتها الشخصيئة او تحصلاتها ـ الفصلية معنى واحدا نوعيا او جنسيا بحيث تصح ان يحمل على تلك الافسراد بهو هو فهذا المعنى الواحد المشترك فيه يمتنع ان يوجد في الخارج واحدا مشتركا فيه لاستحالة ان يتصف امر واحد بصفات متضاده هي التعيشنات المتخالفة و لوازمها المستنافية فوجوده في عالم الحس ليس الاعلى نعت الكثرة والانتشار ونعن قد لاحظيناه معنى

١- : سورةالتوبة ٦ آية ٦٨ : نسوالله فنسيلهم انالمنافقون همالفاسقون .

٣- سورة المجادلة آية ٢٠ فانساهم آية ذكر الله اولئك حزب الشيطان ..... النم .

٣\_ : يقال لها (الصورة) الرجوداللاهني \_ داط

<sup>£ .....</sup> داط هـ في اكثرالتسخ : في موضع واجد

١٠ في بعض النسخ : أن تأخذ من الاشخاص المختلفة بتميناتها الشخصية ....

TV Themps. 1870

وحدانيًا معتملا لأن يكون مع وحدته شاملاً لكثره متولا عليها متحدابها بعيث يسع وجودها المقلى! وجوداتها الحسيئة الجزئية فوجوده من هذه الجهة ليس في عالم الحس والجهة والا اختص بمكان او مكاني و يخلو عنه غيره فمن هذا السبيل اصعد ابئها ـ السالك من هذه المرحلة السفلي! بغطوه واحدة الى مرحلة الخرى اقرب الى مقصودك الاصلى و معبودك الاعلى! «انشاءالله تعالى!» .

### **وهم**" و کشف"

و لعلك تقول: ان الثابت المحقق عندالعلماء المحققين ، ان الاجناس والانواع وساير الطبايع الكلية لها وجود في وعاء وجودات اشخاصها اذ هي متحدة الوجود مع الاشخاص في الوجود الخارجي ، فلم يلزم لها سوى هذا الوجود المشكوف لكل احد وجدود ".

فاعلم ان فى الكلام خلطا يوجب الغلط و قد وقع فيه كشير من المتكايسين للاشتباه الدواقع هيهنا من جهة وضع الكلى موضع الطسبعة لابشرط شيء و تحقيق الاعسر فيه مرجوع الى مباحث العاهية ، والغرق بين اعتباراتها ولو كانت الماهيشة مع صفة الكلاية والعصوم موجودة في هذا العالم يلزم منه محالات كنميرة واما للموجوده في العقل فحيث يكون لها وجود ارفع من هدذا الوجود الحي المشار اليه ولها وحدد ارفع من هذه الوحدات الوضعية والمقدارية فوحدتها المقلية تجامع كثرة الحيية ؟ ولا تناقضها والتناقض انما يتصور بين وحدة و كثرة من جنسها يكون حاصلة من تكور تلك الوحدة .

١ـ وجود «العقل ــ داط ٢ ــ في بعض النسم اسوى عقدا الوحود المكشوف لكل احد، من دول لفظ وجود و هو صحيح ابضا ٣ ــ تجامع الكرات الحسية داط

۲۸ الشواهدالريويية

الاشـراقالخـامس في اصل آخر يندفع به بعضالاشكالات .

ثم " يجب عليك ان تعلم: ان الوحدة المعتبرة في موضوع المتناقضين المعدودة من جملة الوحدات الثمان المشهورات للتناقض انعا هي الوحدات الجسمانية الموضعية دون العقلية و الا " ، لا وجب عند تعقلنا شيئا واحداً متصغا بامرين متقابلين التقابل المستحيل و ليس كذلك ، و هذا التخصيص الذي اصلناه و ان كان امرا غيسر مشهور ولا منصوصاً عليه في كلام اكابر الحكماء والمنطقيين ، لكنه يلوح من اشاراتهم و رموزهم و يستفاد من آراء اهل الكشف والشهود ويؤداي اليه التعمق في المقاصد العالية كما سينكشف لك ان كنت من اهله في تحقيق المنشل الافلاطونيسة و بعض الاستبصارات انشاء الله .

الاشبر اق البانس :

في اصل آخر نافع جد<sup>و</sup>ا .

ان الحمل والاتحاد بين الشيئين قد يكون ذاتيًا اوليًا مبناه: الاتحاد بينهما في المغهوم والعنوان و قد يكون عرضيًا متمارها معناه: الاتحاد بينهما في الوجود دون المغهوم سواء كان المحكوم عليه مغهوما كليًا كما في القضايا الطبيعيَّة أو يكون افرادا كما في القضايا المتعارفة و هي اعم من أن يكون المحمول ذاتيًا للموضوع أوعرضيًا فالحمل في احدهما بالذات و في الاستخر بالعرض

ثم انه قد يصدق معنى على نفسه باحدالحملين و يكذب عنها بالا خر كمفهوم العبزئي والتشخص والعبس والفصل واللامفهوم واللاشئ واجسماع النقيضين وشريك

٢- في بعض النسخ: في المثل الافلاطونية .

۱ - ۱ جسما واحقا \_ داط

الهشهدالاول ۲۹

البارى و عدمالعدم و اشباهها بل مفهومالحركة والزمان والاستعداد والهميولى! و نظايرها . و لهذااعتبروا في شرايطالتناقض وحدة اخرى! من جملة الوحدات و هي وحدةالحمل فان كلا منالمذكورات يصدق على نفسه و يكذب عنها لكن بنحموين منالحمل لا بنحو آخر ، فهذاالاصل ينحل كثير منالاشكالات المختصة بالتعقل .

#### الاشسراقالسابع :

في الهدايه الى طريق دفع الشبهات من هذا الاصل.

و هو : ان ما يستدعيه دلايل اثبات الوجود الذهنى للاشياء ليس الا ان للاشياء حصولا عندالذهن بمعانيها و ماهيئاتها لا بهوياتها و شخصياتها و الا لكان الوجود الذهنى بعينه وجودا عينيئا فلم يكن نحو آخر من الوجود هذا «خلف».

فاذا مؤدى الدلائل حضور معانى الاشياء فى اذهاننا فالحاضر من الجوهر متسلاً ماهيئته لا فرده والحاضر من الحيوان مفهومه لا شخص منه و كما ان مفهوم الجوهر جنس عال لما تحته و ليس فردا لنف و الا لكان مركبا من الجوهر و شئ آخر يتقوم به فلم يكن ما فرضناه جوهراً مطلقاً بل لا بد ان يكون جوهراً باحد الحملين ، عرضاً بالا خر فكذ الحال فى تصور نا الحيوان المطلق و الانسان المطلق و غيرها من الحقايق فالحيوان حيوان باحد الوجهين و ليس بحيوان من الوجه الا خر والكاتب كاتب من احد الوجهين و غير كاتب من الوجه الا خر .

فاجعل هذه القاعده مقياسا في تعقل اى مفهوم يعصل من الموجودات العينية فى ذهنك و من ارتكب القول بانه عند تصور نا الانسان يعصل في ذهننا جسم ذو نمو و اغتذاء و حركة ارادية و ادراكات جزئية و كليه بمعنى انه يصدق عليه هذه المعانى و يعمل

ك أن يعض انتسخ فقلم يكن مافرضناه جوهرامطللا جوهرا مطلقاء والظاهر أن لفظ الجوهر يعسد مطلقا سقط عن الناسخ .

حمالً شايعاً صناعياً، فقد فارق بديهه العقل.

الاشتراق الشامن:

فى التخلص عن لزوم كون شى واحد جوهرا وكيفا عند تعقلنا الانواع الجوهريئة و ذلك لاختلاف نحوى الحمل فيه فان صوره الانسان فى العقل انسان ذهنى و كيفيئة نفسانيئة ولا حاجه الى ارتكاب عروض مفهوم العرض لحقيقة الجسوهر و ذاته كما فعله بعض الفضلاء ٢.

ولا يصح القول بان صورالجواهر فى السذهن مما يصدق عليها مفهدو مالجوهر بممنى انها اذا وجدت فى الخارج كانت لا فى موضوع كيف و هذاالوجود الذى لهسا فى النفس هو ايضا وجود خارجى اذااعتبر فى ذاته من غير اعتبار ما هو بحذائه و ليس الا فى موضوع بل صورة الجوهر فى النتفس ماهية جوهر و هى فى نفسها فسرد من مقولة الكيف .

والسرّ في ذلك ان كل ماهيئة او معنى لشى نهو تابع لنحو من الوجود يخصئه ويترتب عليه آثاره المخصوصة و ماهيئة الجوهر ماهيئة امر وجبوده لافى الموضوع فكل وجود ليس في موضوع تصدق عليه ماهية الجوهر ويتحد به في ظرف ذلك الوجود ولا يلزم ولا يلزم ان يصدق على نفس ماهيئة الجوهر ويتحد به في ظرف ذلك الوجود ولا يلزم ان يصدق على نفس ماهيئة الجوهر المتحدة في الذهن بوجود قائم بموضوع الذهني معنى الجوهريّة بالحمل الشايع اذ ليست هي في هذا الوجود بصفة ينتزع منها المقل معنى الجوهريّة بل هي بعينها نفس معنى الجوهريّة بالحمل الاولى وهسذا و ان كان امنهوم المستغنى عن الموضوع لا يكون مستغنيا عنه الا ان الفحص

ات توعىالحمل ــ داط

٢\_ وهوالمحقق الدواني ملاجلال

الهشهدالاول ۳۱

والبرهان اوجباه .

### تفريع" تحصيلي"

فالطبايع الكليئة المقليئة من حيث كليتها لا يدخل تحت مقولة من المقولات و من حيث وجودها في النفى تدخل تحت مقوله الكيف.

## شك<sup>ي</sup> و تحصيل

فان رجعت و قلت: اليس الجوهر مأخوذا في طبايع اجناسه وانواعه وكذاالكم والنسبة في طبايع افرادهما . كما يقال: الانسان جوهر قابل للابعاد نام حساس ناطق والزمان مقدار غير قار والسطح كم متصل ذوقسمه في جهتين فكيف لم يكن الانسان جوهرا والزمان والسطح كم أ

فننبّ و تَسَدُكُرُ ان مجرد كونالجوهر مأخوذا في تحديدالانسان مع فصل ، لا يوجب ان يصير هذا المجموع الذي هو حد الانسان فردا للجوهر مندرجا تحته بحيث يصدق عليه بل اللازم حيننذ صدقه على افرادالانسان و انحاء وجوداته و كذا في ساير انواع المقولات.

الاشسر اقالتاسع :

في ذكر نمط آخر الهامئ ينكشف به كيفيَّة وجودالكلِّيات فيالذهن .

و قد مر ً في صدر البحث: الذالنفس بالقياس الى مدركاتها الحسيَّة والخيالية "

إلى و عد حققنا حددالمسألة بما لا مزيد عليه في حواشينا على حداالكتاب و سيجي في آخرالكتاب الشاءالله نمائي!
 إلى بعشرالنسخ : من حيث كاينها و معقوليتها ...

٣- 1 إنها اسبه بالقاعل المحترع ... داط.

اشبه بالفاعل المخترع منها بالقابل المتصف و به اندفع كثير من المشكلات .

والا" نقول : اما حالها بالقياس الى الصور المقلية للانواع الجوهرية المتاصلة في بمجرد اضافه اشراقيه يحصل لها إلى ذوات عقليه و مثل مجر وحوده نوريه واقعه في عالم الابداع موجوده في صقع من الربوبية ، و كيفية ادراك النفس ايناها : ان تلك الصور النقية لفاية شرفها و عثلواها و بتعدها من اقليم النفس المتعلقه بالاجرام ، لم يتيسر للنفس ان يشاهدها مشاهده تامئة نوريئة و يراها رؤيه كامله عقليه لالحجاب بينهما او منع من جهتها بل لقصور النفس و عجزها و ضعف ادراكها فلاجسرم بشاهدها مشاهدة ضعيفة مثل من ابصر شخصا عن بتعد فيحتمل عنده اشياء كثيرة فكذلك يحتمل المثال النورى والصورة العقلية القائمه بذاتها عند ملاحظة النفس اياها الابهام والاشتراك بالنسبة الى اشخاص هي معاليل لتلك الصورة العقلية كما ستعلم والمعلول ايضا متحد مع علته ضربا من الاتحاد .

فالنفس الانسانية ما دامت في هذا العالم يكون تعقلها للاشياء العقلية والذوات المفارقة الوجودات تعقلا ضعيفا ولاجل ضعف الادراك يكون المدرك وانكان قويمًا شديد القوه قابلا للاشتراك بين جزئيات يكون لها ارتباط معلولي بذلك المدرك العقلي لانها اشباح لحقيقته و ممثل لذاته ولاعجب في ان يكون مفهوم المشتق عن معنى له ارتباط تام بشي و اشياء محمولا عليه اوعليها «بهوهو» اولا ترى ان الناطق والحساس يحملان على افراد الانسان و افراد الحيوان و ليس ملاك الاتحاد والحمل في مفهوميهما الاكونهما مأخوذين من الصوره والانسانية والحيوانية ، بل هذان الفصلان هما عين ذات الجوهر الناطق والجوهر الحساس وحقيقة هذين الجوهرين مفايرة لجوهر البدن و كذا للمركب من النفس والبدن ، مفايرة الجزء للكل و مع مفايرتها للاشخاص بوجه،

١ مند ملاحظة أياها ، الكلية والإنهام والاشتراك.... دءط .

المشهدالاول بهم

فهى محموله عليها متحده: بها و ليس منشأ الحمل و مصحح الاتحاد الا كون النفس مقوما للبدن بحسب الوجود و للمجموع بحسب المعنى والقوام و اذا كان كذلك فلا شك ان ارتباط كل واحد من المتثمل المقلية والذوات النورية الادراكية التني هي ارباب الاصنام الجسمانية الي اصنامها اوكند من ارتباط النفوس الي الابدان والاشخاص فيكون حمل المعنى المشتق المأخوذ من كل واحد منها على اشخاص صنمه وصدقه عليها اولي من حمل المشتق من النفس كالناطق والحساس على الاشخاص المندرجة تحتسما على ما هو المشهور و عليه الجمهور وليكن هذا عندك شاهدا على وجود المشل النورية ما هو المشهور و عليه الجمهور وليكن هذا عندك شاهدا على وجود المشل النورية .

#### كشف و انارة "

فالنفس عند ادراكها للمسمقولات الكائيئة تشاهد ذواتا نوريئة مجردة لابتجريد النفس اياها و انتزاع معقولها من محسوسها كما عليه جمهورالحكسماء بل بانتقال و مسافرة يقع لها من المحسوس الى الستخيئل ثم "منه الى المعقول و ارتحال لها من الدنيا الى الا خرى المنافرة بقم الى ماورائهما [اى الدنيا والا "خرى المنافرة الى ماورائهما [اى الدنيا والا "خرى المنافرة الى ماورائهما إلى الدنيا والا "خرى المنافرة الى ماورائهما إلى الدنيا والا "خرى المنافرة الى المنافرة الى المنافرة الم

و فى قوله تعالى: «ولقد علمت النشأة الاولى الخلولاتذكرون " اشارة الى هذا المعنى اى تقدم النشأة الدنيا على النشأة الاخسرى امن جهة انتسقال النفس من ادراك المحدوسات الى ماورائهما فان معرفة امورالا خرة على الحقيقة فى معرفة امورالد أنيا على ان المعموميهما من جنس المضاف واحدالمضافين لا يعرف الا مع الا خراء ولهذا قيل: «الدنيا مراكت الا خرة» والعارف بمشاهدة احوال الانسان هيهنا يحكم باحواله قيل: «الدنيا مراكت الا خرة» والعارف بمشاهدة احوال الانسان هيهنا يحكم باحواله

١- الىالا خرة اخسله . ٢- : الواقعة سورة ١٥ ، آية ٦٢ .

٣- : في بعض النسخ : لأن مفهوميهما .

في القيامة و منزلته عندالله يومالا خرة .

و اعلم ان لهذهالمسئلة على هذاالوجه الذي ادركه الراسخون في الحكمة مكدخلاً عظيماً في تحقيق المعادين الجسماني والروحاني و كثير من المقاصد الايمانية و لهذا بسطنا القول فيها في الاسفار الاربعة بسطا كثيراً ثم في الحكمه المتعالية بسطا متوسطا واقتصرنا هيهنا على هذا القدر اذ فيه كهايه للمستبصر.

#### الاشتراقالعناشر:

فى دفع الاشكال اللازم على طريقة الجمهور من صيرورة شئ واحد جوهرا و كيفا عند تصورنا الجوهر على منهج آخر يناسب طريقتهم من غير لزوم ما يلتزمه القائل بانقلاب الماهية الجوهر والكم وغيرهما كيفا فى الذهن ١، ولا ارتكاب ماير تكبه معاصره الجليل ٢ من ان اطلاق الكيف على المعلوم والصور النفسانية من باب المجاز والتشبيه ، بل مع التحفقظ على قاعدة كون العلم بكل مقولة من تلك المقولة و مع تسليم كسون العلوم كلها كيفيات فى الواقع .

بيان ذلك: انه كما يوجد في الخارج شخص كزيد مثلاً و يوجد معه صفات و اعراضه وذاتياته وعرضياته، كالنامي والحساس والناطق وكالابيض والماشي والضاحك فعي موجودات بوجود زيد، اذالوجود المنسوب الى زيد هو بعينه منسوب الى اخاتياته بالذات و الى عرضياته بالعرض و مصحح الاول التقويم و مصحح الثاني العروض و كما ان كون الجوهر ذاتيا و جنسا لزيد لا يستلزم كونه ذاتياً للضاحك والكاتب بل ولا للناطق إيضاً لان الجنس غير مقوم للفصل ، فكذلك الحال في المسوجود الذهني

١- والقائل هوالسيد السند صدرالدينالشيرازي دسيدالمدتقين،

۲- و موالملامة الدوائي في تمليقاته على التجريد .

المشهدالاول ٣٥

النفساني ، فان من جملة الحقايق الكلية الخارجيئة العلم و اذا وجد فرد منه في النفس و هي مادة و عقليه ، كما ان الهيولي امادة حسيئة ، فانما يتعين ذلك الفسرد من العلم و يتحصل بان يكون متحدا مع ماهيئة الدملوم ويكون ذلك الفرد من العلم جوهرا او كمئا او كيفا او اضافة وعند ذلك يصدق عليه انكيف و الجوهر معا ، لا بان يكون كلاهسما مقولة له اى جنسا عاليا بل بان يكون احدهما جنسا مقوما له والا خر عسرضا عامنا ، لكن الاولى والا قرب الى التحقيق ان بكون الكيف جنسا بعيدا له ، والعسلم جنسا قريبا والجوهر عرضا عامنا له والانسان مثلا وصلا محصلا له و متحدا به بحيث يصير مطلق العلم بإنضمام هذه الحقيقة السعلومة اليه ذانا واحدة مطابقة لها و هذا ما قصدنا الراده مناسبا لانظار الباحثين من المتأخرين والقالهادى الى المريق الحق واليقين .

#### الشاهدالثالث

فى الاشارة الى واجب الوجود وما يليق بجلاله ومرتبته و َ انَّ ايَّةُ وحدة تخصُّه و ايَّة نعوت تخصُّه و فيه اشراقات

الا وال : في البات الوجود الغنى الواجبى . السوجود اما متعلق بفيسره بوجه من الوجوه و اما غير متعلق بشئ اسلا والستعلق بغيره اما لكونه موجودا بعدالعدم واما لامكانه و اما لكونه ذا ماهيئة ، فالا ول نحلله الى عدم سابق و وجود و كسون ذلك الوجود بعدالعدم والعدم بسا هو عدم نفى محض لا يصلح ان يتعلق بشئ وكون الوجود بعدالعدم من اللوازم الضرورية لمثله ، و لسوازم الشئ لذاته غيسر مجعوله

<sup>1</sup> الوجود أما متماني، «ماط لم كانوية

فالمتعلق بالغير فيه هو اصل الوجود .

واماالامكان فهو امر" اعتبارى سلبىلكون مفهومه سلب ضرورةالوجود والعدم عنالماهية فلا يوجب تعلقاً بغيره كما لا يكون معلولاً لعلة مباينة للماهيّ - اصلالكونه منلوازم الماهيات الامكانية كما الاالعدوث من لوازم الوجودات الحادثة .

و اماالماهيئة ، فهى ليست سببا للحاجة الى العلة ولا هى ايضا مجموله متعلقه بالجاعل لما سيأتى من البراهين ولا موجودة بذاتها الا بالعرض و بتبعيئة الوجودات ، فبقى ان المتعلق بغيره هو وجودالشي لا ماهيته ولا شي اخر .

فالوجود المتعلق بالغير المتقوم به يستدعى ان يكون ما يتقوم به وجودا ايضاً اذ غيرالوجود لا يتصور ان يكون مقوماً للوجود فان كان ذلك المقوم قائسماً بنفسه فهو المطلوب وانكان قائماً بغيره فننقل الكلام الى اذلك المقوم الاسخر و هكذا الى ان يسلم لو يدور اوينتهى الى وجود قائم بذاته غير متعلق بغيره.

ثم عميع تلك الوجودات المتسلسلة اوالدايره في حكم وجود واحدفى تقو مها بغيره و هوالواجب جل ذكره فهو اصل الوجودات وماسواه فروعه وهوالنورالقيومى وماسواه اشراقاته والساهيات اظلاله ، «الله نورالسماوات والارض ،، فليتذعن انه قائم بذاته والوجودات ذوات الماهيات شئونه و اعتباراته ووجوهه و حيثياته «الا له المخلق والاعم» .

١- سورة ٢٢ النور ) آبة ٥٣ .

المشهدالاول ۷۳

الاشسراقالنانى : فى وحدانيئة الواجب تعالى'

ان لنا باعلام الهى برهانا عرشيا على هذاالمطلب الشريف الذى هو الوجهة الكبرى لاهل السلوك محكما فى سماء وثاقته التى «ملئت حرسا شديدا لايصل اليسه لمس شياطين الاوهام و لا يمث القاعدون منه مقاعرد للسّمع الاالمطهرون، من الارجاس النضائية المكتسبة من ظلمات الاجسام.

بیان ذلك: ان الواجب لما كان بنتهی الیه سلمة الحاجات والت ملقات فلیس وجوده متوققا علی شی فیكون بسیط الحقیقة من جمیع الوجوه و ذاته و اجب الوجود من جمیع الجهات كما انه و اجب الوجود بالذات فلیس فیه جهة امكانیة او امتناعیت من جمیع الجهات كما انه و اجب الوجود بالذات فلیس فیه جهة امكانیة او امتناعیت و الا لزم التركیب المستدعی للامكان و ذلك مستحیل . فاذا تمه ده المقدمة التی مفادها : ان كل وجود و كل كمال لوجود یجب ان یكون حاصلا گذاته ت مالی او فایشا عنه مترشحا من لك نه علی غیره کما قال «ربتا كوستمنت كل شی رحمه و علما الله عن ذاته فلو كان فی الوجود و اجب غیره فیكون لا محاله منفصل الله تن عنه لاستحاله ان یكون بین الواجبین علاقة ذاتیة موجبة لتملق احدهما بالا خر والا ترم مملولیئة اخدهما او كلیهما و هو خرق الغرض ، فلكل منهما اذن مرتبة من الكمال الوجودی لیس للا خر و لا منسبعا منه فایضا من لك نه ، فیكون كل منسهما عادما لكمال وجودی و فاقدا لتحصل ثانوی افذات كل منهما لایكون محض حیثیة عادما لكمال وجودی و فاقدا لتحصل ثانوی افذات كل منهما لایكون محض حیثیة

١ لما كان منتهى سلسلة الحاجات ، دوط .. آوق ،

٣\_ قذائه واحبالوجود .. آ ؛ ق

٣٤ : سورةالمؤمن ١). آية ٧ الدين يحملونالمرشيومن حولة يسيحون يحمدريهـم و يؤمنـون ينه و يستغيرون لتلاين آمنوا رينا وسعت كل شي\* رحمةو علماً.... الخ ــ و اعلم ان في نسخة : دخط و آئق ليست علم الآية و كلالك : و مما يمين دانه ـــــ \$ ـ فاقدا لتحميل تاري ، آدق

الفعليَّة والوجوب، بل قد يكون ذاته بحسب ذاته مصداقاً لحصول شيُّ وفقدان شيُّ آخر كلاهما من طبيعة الوجود بما هو وجود ولا يكون ذاته وجودا خالصا ولاواحدا حقيقيًا ، والتركيب ينافي الوجوب الذاتي كما مرت الاشاره اليه .

فالواجب الوجود بالذات بحب أن يكون من فرط الفعليَّة وكمال التحصيل جامعاً لجميع النشئآت الوجودية فلا مكافئ له في الوجود ولا ند ولا شبه ، بل ذاته من تمام الفضيله وبجب أن يكون مستند جميع الكمالات و منبع كل الخيرات فيكون بهذا المعنى تاميًا فوق التمام .

> الاشراقالثالث: في صفاته تعالى! .

صفات الواجب جل اسمه ليست زائدة على ذاته كما يقوله الاشاعرة الصفاتيتون ولا منفية ١ عنه كمايقوله المعتزلة المعطلون النافون لصفاته المشتون لاثارها تعالرا ذاته عنالتشبيه والتعطيل جميعًا و عنالغلو ً في حقَّه ۖ والتقصير. بل وجودهالذي هو ـــ ذاته هو بعينه مظهر جميع صفاته الكماليَّة من غير لزوم كثرة وانفعال و قبول وفعل ، والفرق بينذاته وصفاته كالفرق بينالوجود والماهيئة فيذوات الماهيات الاان الواجب لا ماهيئة له لانه صرف الوجود؟ و انتيئته اولى انبجست منه الانيئات كلها ، فكما ان الوجود موجود أفي نفسه من حيث نفسه والماهية ليست موجودة في نفسها من حيث نفسها بل من حيث الوجود فكذلك صفات الحق و اسماؤه موجودات لافي انفسها من

١ ـ ولا منتفية عنه ل آءق .

٧- أو عن الزيغ في حقه والتقسير . د\_ط. .

٣- : لانه صرف البة أولى البجست ... في بعض النسخ و من جملتها لسخة : آاق و تسخة ساط أب في بعض النسخ : وكما ان الوجود موجود...

المشهدالاول مم

حيث الحقيقة الا عديّة (لافي انفسها من حيث انفسها بل من .... خ، ل)

الاشراق الرابع:

فی قدرته تعالی<sup>ا</sup> و علمه .

قدرته افاضة الاشياء عنه لمشيئته التي لا يزيد على ذاته و هي العناية الائزليئية . و علمه ، و هو نفس هذه العنايه عبارة عن انكشاف ذاته بوجه يفيض منه الخيرات على ذاته بذاته .

> الاشتراقالختامس في علمه بفتير ذاتته .

مناط<sup>۷</sup> علمه الكمالى بالممكنات ليس كماذهب اليه «المشاؤن» وتبعهم «الشيخان ابونصر و ابوعلى و بهعنيار» و غيرهم: من ارتسام صور الاشياء في ذاته وتقرير رسوم المدركات واشباح السمكنات في نفسه ولا كما ذهب اليه «الاشراقيسون» و تبسعهم «الشيخ السهروردي» صاحب حكمه الاشراق من كون مناط علمه بالاشياء الممكنة هي نفس حضور تلك الاشياء المباينة وجودها عن وجوده ولا ما ذهب اليه «المعتزلة» القائلون بثبوت المعدومات.

ولا ما ذهب اليه «افلاطن» القائل بقيام المشكل والصور المجردة بذواتها ولا ما ـ استقر عليه رأى «فرفوريوس» القائل باتحادالعاقل والمعقول. «و ان كان لكل من هذه المذاهب الا وبعة وجها صحيحا لعلمه التفصيلي الذي هو بعد الذات ولا السذي استراحت الية قلوب المتأخرين من العلم الاجمالي على النحو الذي حصلوه و قر روه

إ . في بمش النسخ ( لافي العنبها من حيث العنبها بلمن ميسالجفيفة الإحديث .

٣\_ في بمثرالينخ لمين لفظ : ١٠المساط»و فكفأتفظ ،الكماتي،

٣. في تسخة داط : ولاالذي استراحت فلوبالمتأخرين اليه -

ه } الشواهدالربوبية

فى كتبهم بل كما عائمناالله سبحانه بطريق اختصاصى سوى هذه الطرق المذكورة ولا ارى في التنصيص عليه مصلحة لغموضه و عسر ادراكه على الاكثر الافهام ، ولكنى اشير اليه اشارة يهتدى بها اليه من وفق له وخلق له و هو ان ذاته تعالى فى مرتبةذاته مظهر جميع صفاته و السمائه كلتها وهى ايضا «مجلاة» يرى بها و فيها صور جميع الممكنات من غير حلول ولا اتتحاد اذالحلول يقتضى وجود شيئين لكل منهما وجود يفاير وجود صاحبه والاتحاد يستدعى ثبوت امرين يشتركان فى وجود واحد ينسب ذلك الوجود الى كل منهما بالذات ، و هناك ليس كذلك كما اشرنا اليه بل ذاته بمنزلة مره آت ترى فيها صور الموجودات كلتها و ليس وجود المره آت وجود ما يترائى فيها اصلاء .

### اشارة تمثيليكة

و اعلم ان امرالمره آت عجيب و قد خلقهاالله عبرة للناظرين و ذلك: ان ما يظهر فيه ويترائى من الصورا ليست هي بعينها الاشخاص الخارجية كما ذهب اليه الرياضيون القائلون بخروج الشماع ، ولا هي صور منطبعة فيها كما اختاره الطبيعيون ، ولا هي من موجودات عالم المثال كما زعمه الاشراقينون . فان كلام من هذه الوجوه الشلائة مقدوح مردود بوجوه من القدح والراد كما هو مشروح في كتب الحكماء ، بل الصواب ما اهتدينا اليه بنور الاعلام الرباني الخاصي و هو : ان تلك الصور موجودات لا بالذات بل بالمرض بتبعيثة وجود الاشخاص المقترنة بجسم مشيف وسطح صقيل على شرايط مخصوصة فوجودها في الخارج وجود الحكاية بما هي حكاية و هكذا يكون وجدود الماهيات والطبايع الكليثه عندنا في الخارج، فالكلي الطبيعي اي الماهية من حيث هي موجود بالعرض لانه حكاية الوجود ولاموجود الموجود بالعرض لانه حكاية الوجود وليس معدوما مطلقا كماعليه المتكلئمون ولاموجود الموجود بالعرض لانه حكاية الوجود ليس معدوما مطلقا كماعليه المتكلية و ولاموجود الموجود بالعرض لانه حكاية الوجود ولاموجود الموجود بالعرض لانه حكاية الوجود وليس معدوما مطلقا كماعليه المتكلية و ولاموجود الموجود بالعرض لانه حكاية الوجود وليس معدوما مطلقا كماعليه المتكلية و ولاموجود والموجود بالعرض لانه حكاية الوجود ولاموجود الموجود بالعرض لانه حكاية الوجود الموجود بالعرض لانه حكاية القوي ولاموجود الموجود الموجود بالعرض لانه حكاية الموجود الموجود الهوجود بالعرف الموجود الموجود الموجود بالعرض لانه حكاية الموجود الموجود بالعرض لانه حكاية و الموجود الموجود الموجود الموجود الموجود بالعرب الموجود الموجود الموجود بالعرب الموجود ا

ا و براها من المسور \_ داط \_ آاق .

المشهدالإول ١٤

اصليًا اكما عليه الحكماء بل له وجود ظلئي كما سينكشف لك انشاءالله تعالى ا

#### تكملكة"

علمه بالحزئيات الماديّة على وزان فاعليته فان جهة الايجاد للاشياء والمالمية بها فيه تمالى واحدة كما برهن عليه ، فوجود الاشياء له عين علمه تمالى بها ٢ هذا في الملم الذي مع الايجاد و اما علمه المتقدم على الايجاد فقداهتديت اليه فتذكره .

### اشارة عيرفانيكة

ان من شرحاته صدره للاسلام و قذف فى قلبه نور الایمان برى ان شه تعالى علما تابعاً للمعلوم من صور حقايق الاسماء الالهيئة و برى ان له علما متبوعا مقدما على ايجاد المعلوم من صور الموجودات العينية فهو مفتوح العينين فباحدى عينيه برى كونه تعالى مرء آتا لصور الممكنات، و بالا خسرى برى كونها بحقايقها الوجودية مرائى وجهه يشاهد فيها صور اسمائه تعالى ا

الاشسراق السائس: فىالا<sup>ع</sup>شارة الى اسمائه الحسنى ا

قال الله جل اسمه: «قل كل بعمل على شاكلته ؛» اى : لا يعمل الا ما يشاكل بمعنى ان الذى يظهر منه يدل على ما هو فى نفسه عليه . والعالم عمل الله و وسنمته (صنعه خ، ل) فعمله على شاكلته ، فما فى العالم شىء " الا وله فى الله اصله و كل ماله حد

١- في بعض النسخ ولا موجودا اصيلا ، ٢- في اكثر النسخ : فوجود الانتياء لم عين علمه

٣- كلمة وجهه ليت في النسخ المخطوطة ، ٤- سورة ١٥- آية ٦١.

هـ قمامنهم؟ الا وله فراث اصل \_ كذا وجد في بعضالتسخ ومن جبلتها تُسحة مخطوطة عندي ولان. في اكترالتسخ : وله فراث اصله

نوعي مما في العالم فهو منحصر في عشر مقولات اذ كان موجودًا على صورة موجده .

فجوهرالعالم صورة و مثال لذات الموجد و اعراضه لصفاته . فمتاه لا و اينه لاستوائه على العرش و كمته لعدد اسمائه و كيفه لرضاه و غضبه ووضعه لقيامه بذاته و «يداه مبسوطتان » وجيدته لكونه مالك الملك و اضافته لربوبيئته والنيفعل لا يجاده وال ينفعل لا جابته من سئله وعلى هذا القياس اجناس المقولات وانواعها و افرادها .

فما من شئ ظهر فىالعالم الاوله فىالحضرةالالهيئة صورة "تشاكله و لولا هى ما ظهر لان وجودالمعلول كما سيأتى ناش من وجودالعلئة فكل ما فىالكون ظل لما فىالعالم العقلى وكل صورة معقولة هى على مثال ما فىالحضرةالالهيئة .

ولكن يجب ان يتصوّر و يعتقد ماهناك على وجه اعلى واشرف والا فذاته في غايةالا عديثة والجلالة لا يشابه شيئا ولا يشابهه شيء بوجه منالوجوه .

فليس بجوهر والالكان لهماهية" ولكان مشتركا معفيره في مقولة الجوهرفيمتاز بفصل فيتركب ذاته و هو محال ولا يوصف ذاته بصفة زائدة كما علمت فتعالى [من] ان يكون له كيف او كم او وضع او اين او متى او جدة او فعل او انفعال.

وفعله ليس الا اضافته القيوميئة المصحيحة لجيم الاضافات له مثل العالميئة والقادرية والمريدة والكلام والرازقيئة والسمع والبصر و غيره فله اضافة واحدة فقط يصحح جميع الاضافات الفعليئة كما أن له ذاتا واحدة يصحح جميع الكمالات الوجوديئة.

الاشتراقالسابع: في تفي الحدّ والبرهان عنه تعالى!

قد مر ً ان ً ذاته تعالى اصرفالوجود الذي لا اتم ً منه والوجود اعـــرفالاشياء

۱\_ قالتاليهود بدالله مفلولة غلت ايديهم ولعنوابها قالوا بليدادمبـوطنان... الغ ، سورة ه العائدة آبة ۱۹

المشهدالاول ۳

و ابسطها فلا معر نف له ولا كاشف فلا جزء له خارجياً واذ لا ماهيئة (له د،ط) فلا جنس له ولا فصل فلا حد أه لتركيب الحد منهما غالبا و لبساطته . وما لا حد ً له فلا برهان عليه اذالحد والبرهان يتشاركان في الحدود ، فذات الباري مما لا حد ً له ولا برهان عليه .

واماً صفاته و اسماؤه فلا استحالة في كون معانيها ذوات حدود و براهين لا نها مفهومات كليئة من حيث مفهوماتها واما مفهوم اسم «الله» ومعناه ، فوجود جمسيع المعوجودات برهانه و حدود جميع الحقايق الامكائيئة واقعة في حداه .

## تفريع" عرشي"

فالعالم صورة الحق واسمه والنيب معنى الاسم الباطن والشَّهادة معنى الاسم الظَّاهر و هذا ايضاً من الحكم التي «لايمَـــُها الا السطيرون ١ » .

الاشسراقالثسامن:

في الفرق بين الا'سم و الصُّفة :

مفهوم المشتق عند الجمهور من على الكلام متحصل من الذات والصفة والنسبة وعند بعض المحققين هو عين الصفة لا تحاد العرض والعرضى عنده بالذات والفسرق بكون الصفة عرضا غير محمول اذا الخيد في العقل «بشرط لاشي» و عرضياً محمولا اذا اخد «لابشرط» وهذا كالفرق بين الجزء الصورى والفصل و كذا بين الجزء المادى والجنس.

أن قي كتاب مكتون ، لايمسه الاالمطهرون ، سوره الواقعة ، 63، أية ١٨٥٧٧.

٣-. ومو الطلامةالقوائي ٤ (ره» صرح بقالك في حواكس النجرية الفئيا اللامة في تعليقاتنا على العنباعير. و حواكبينا على الطاالكتاب .

الشواهدالربوبية الشواهدالربوبية

وعند بعض «هوالذات مع انسبة الى العبد، على وجه يكون النسبة داخلة » فى المفهوم والعبد، خارجا». والحق ان مفهوم المشتق ما ثبت له مبد، الاشتقاق مطلقا اعم من ثبوت الشى كغيره او لما هو جزئه او لنفسه ، ففى الاول يكون ذلك \_ الشبوت المطلق مناط اتصاف امر مباين بذلك الشى وفى الثانى يكون مناط اتصاف \_ الكل بجزئه وفى الثانى يكون مناط اتصاف الشى بنفسه .

فاذا تحقق ذلك فنقول: الفرق بين اسماءالله و صفاته في عرف العرفاء كالفسرق بين المركب والبسيط فانهم صرحوا بان الذات مع اعتبار صفه من الصفات هـ والاسم وقد يقال: الاسم للصفة اذالذات مشترك بين الاسماء كلها والتكثر فيها بسبب تكثر للصفات و لذا ختلفوا في ان الاسم عين الذات ام غيره.

ولو كان المراد منه مجرد اللفظ لم يتصور الشك والاختلاف في كونه غيرالذات فهذه الالفاظ هي اسماء الاسماء فلا تغفل .

#### الاشسر اقالتاسع :

فى بيان وثاقة هذاالمسلك الذى سلكناه فى الوصول الى العق و صفاته و آثاره. اعلم ان الطرق الى الله و صفاته و افعاله كثيرة منها: طريق الماهيات اذكل ما له ماهيئة غير الوجود فالوجود لها من العوارض المستفادة من الغير لاستحالة كون الوجود من اللوازم للماهيئة والالكان وجودها متقدماً على وجودها ولكانت موجودة سواء فرضت موجودة او معدومة كما هو شأن اتصاف الماهيات بلوازمها.

فما يجب وجوده لا يكون وجوده الا عين ذاته ، و جميع الجواهر والاعراض لكونها واقمة تحت المقولات في حتاج الى فصول يكون ذاتها متقو ممة من الامرين

ا ـ والمراد من هلدالقائل هوالمحقق الشريف في حواشي المطالع زاول كتاب شرح المطامع للملامة ـ الرازي مولانا قطب الدين) .

البشهدالاول ٥٤

فهى اذا وجودها غير ماهيئتها .

فاذا كان واجب الوجود محض الوجود فلا واجب غيره والا لكان احدهما وجودا و زايدا فيصير معلولاً <sup>مد</sup>ا خلف .

و منها: طريق الجسم و تركبه من الهيولي او الصورة و كون كل منهما لتلازمهما و معيتهما في الوجود ، مفتقرا الى صاحبتها فلهسما موجد غيرهما لا يكون جسما ولا جسمانيا ، وايضا الاجسام متناهية و لها موجد غير جسم فشهدت بوجود ممبدع .

و منها: طريق الحركة من جهة حدوثها و تجددها و افتسقارها الى فاعل حافظ للزمان و محدد للمكان و مفيد لجسم تقبل حركات غير متناهية عن قوءة غير متناهية للتنظم ' به وجود كل حادث ، ولا بد ايضا ان يكون غاية هذه الحركات والاشواق امرا عقلياً لا يقع تحت تغير و نقصان ، فالحركات دالت على وجود فاعل و غاية يكون مقدسا عن الحدوث والا 'فول والعدم والنقصان والا'مكان «جلت كبريائه» .

و منها: طريق معرفة النفس و كونها جوهرا ملكوتيًا خارجا من حدالقوئة والاستعداد الى حدالكمال العقلى فلا بدئها من ممكن عقلى مخرج لها من القدوئة الى الفعل ومن النقص الى الكمال فلا بدئو ان لا يكون عقلاً بالقوئة والا لكان معطى الكمال قاصرا عنه ، و ايضا لاحتاج الى مخرج آخر فاصا ان يتسلسل او يدور و هما مستحيلان او ينتهى الى عقل و عاقل بالفعل و هو اماالسارى او ملك مقرئب من مبدعاته فالنتقس صراطالة الذي يفضى لسالكه اليه تعالى و بابالله الاعظم .

و منها : طريق النظر الى مجموع العالم وانه شخص واحدله وحدة شخصيّة لارتباط اجزائه بعضها ببعض و له حاجة الى مؤثر غيره ، لامكانه و حدوثه وافتقاره وذلك \_

<sup>1.</sup> تمىالنسخة داط : فيصير معلولالمميز : والظاهرانه فير صحيح -

٢- لينتظم به ... داط ، آ ، ق ٣- ١٠ ولا بد انلا بكون ... آءق

المؤثر هوالواجب.

ولما استحال وجود عالمين فلا واجب غيرواحد والا لكان له عالمآخر والبرهان قائم على عدم تعددالعالم كما بيتناه في موضعه ، الى غير ذلك من الطرق التي يطول ــ الكلام بذكرها.

والذي اخترناه اولاً منالنظر في اصلالوجود وما للزمه هو اوثقها و اشرفهــــا واسرعها فيالوصول واغناهاعن ملاحظة الاعفيار وهو طريقة الصديقين الذين يستشهدون بالحق على كل شي ٌ لا بغيره عليه وان كان غيره موصلًا ايضًا كما في قبوله تعالى : «سنتريهم آياتنا في الآفاق و في انفشهم حتى 'يتَبيتن الهم اتَّه الحق» اشارة الي ا طريقة طائفة من المتفكرين في خلق السماوات والارض و ملكوتهما ، و قوله: «'او'كم يَكُنف بربُّك انه على كلُّشي شهيد؟ اشارة الى طريقة قوم لا ينظرون الى غيروجهه الكريم و يستشهدون به عليه ٢ و على كل شي فيشاهدونجميع الموجودات في الحضرة الالهيئة و يعرفونها في استمائه و صفاته ، فمنا من شي الاوله اصل في غالم الاسماء الالهشة .

وبعد هذاالطريق فيالاحكام والشرف طريق معرفة النفس لكونها الماالفضايل و مادة الحقايق ففي هذه الطريقة بكون البسافر عين الطريق، فيمتاز عن ساير الطثرق. المذكورة بهذاالوجه واما طريقةالصديقين فيفضل عليها وعلى غيسرها بأزالسالك والمسلك والمسلوك منه والمسلوك الله كله واحد و هوالم هان على ذاته «شهدالله ٤ ائه لااله الا مر».

١\_ سورة ١١، آنة ٩٣

۲\_ سورة ۱}\_ ، آبة ٦ه ٣- في بعض النسخ : ويستشهدون به على كل شي الداط به آاق بد على و نسخة ماد

٤\_ سورة ٣١ آبة١٨

المشهدالاول ٧٠

### َتنْسهُ َ

ان ما ذكره بعض متأخرى الفضلاء من نواحى فارس فيما ادتماه من البرهان على وجوده تعالى من غير الاستعمانة بإبطال التسلسل دون الدور فيه مغالطة و هو قوله:

«لو انحصرت الموجودات فى الممكنات لزم الدور اذ تحقق موجود ما ، متوقف على هذا التقدير على ايجاد ما ، و تحقق ايجاد ما ، يتوقف ايضا على تحقق موجود ما ، لان الشى مالم يوجد لم يوجد وكذا قوله: «ليس للموجود المطلق من حيث هو موجود مبدء والالزم تقدم الشى على نفسه ، انتهى » .

وجهالمغالطة ما اشرنا اليه سابقاً: انَّ استحالة تقدُّمالشيَّ على نفسه واستحالهُ . النَّناقض انما يظهر في موضوع مع الوحدةالعدديَّة لا في الوحدةالنوعي واشباهه .

> الاشتراقالعباشر: في الله حل اسمه كل الوحود

قول اجمالي : كل بسيطالحقيقة من جميع الوجوه فهو بوحدته كل الاشياء والا لكان ذاته متحصل القوام من هويئة امر ولا هويئة امر ولو في المقل.

قول تفصيلي: اذا قلناالانسان يسلب عن الفرس اوالفرسيَّة ، فليس هو منحيث هو انسان لافرس والالزم من تعقله تعفل ذلك السلب سلباً بحثاً بلسلب نحومن الوجود. فكل مصداق لايجاب سلب المحمول عنه ، لا يكون الا مركباً فان لك ان تحضر في الذهن صورته وصورة ذلك المحمول مواطاة اواشتقاقاً ، فتقايس بينهما و تسلب

٣ في بعض النسخ : بأن يحضر اللحن هو وذلك المحمول مواطاة أو أشتفاقا .....

احدهما عن الا تخر فما به الشئ هوهو غير ما به يصدق عليه اته ليسبكاتب، فلايكون صورة زيد بما هي صورة زيد ليس بكاتب، و الا تلكان زيد من حيث هو زيد عدما بعتا بل لا "بد" و ان يكون موضوع هذه القضية مركبا من صورة زيد و امر آخر بسه يكون مسلوبا عنه الكتابة من فو"ة او استعداد فان الفعل المطلق لا يكون هو بعينه من حيث هو بالفعل عدم شئ آخر الا ان يكون فيه تركيب من فعل و قوة ولو في المقل بمحض تحليله الى ماهيئة و وجود و امكان و وجوب، و واجب الوجدود لمئاكان مجر دالوجود القائم بذاته من غير شايبة كثرة اصلا فلا يسلب عنه شئ من الاشياء فهو تمام كل شئ و كماله فالمسلوب عنه ليس الا قصورات الاشياء لا "ته تمامها و تمام الشئ احق به و اوكد له من نفسه و اليه الإشارة في قوله: «وما رميت اذرميت ولكن الشيء احق به و اوكد له من نفسه و اليه الإشارة في قوله: «وما مرميت اذرميت ولكن فهو رام الثلاثة و خامس الا"ربعة و سادس الخمسة لانه بوحدانيت كل الاشياء و ليس هو شيئا من الا "شياء لا"ن وحدت ليست عددية من جنس وحدات المدوجودات حتى يعصل من تكررها الا عداد بل وحدة حقيقية لا مكافئ لها في الوجود و لهذا «كفر يعصل من تكررها الاعداد بل وحدة حقيقية لا مكافئ لها في الوجود و لهذا «كفر الذين قالوا: ان الله ثالة ثالاته و الماس الثنين لم يكونوا كفاراً.

ومن الشو أهد البيئنة على هذه الدعوى قوله تعالى! : «هومعكم " اينتما كنتتم» فان هذه المعيّة للسنت معازجة " ولا مداخلة " ولا حلولا" ولا اتحادا ولا معيّة في \_ المرتبة " ولا في الزمان ولا في الوضع تعالى عن كل ذلك "عاشو"! كبيرا «فهو الا ول والا "خر والظاهر والباطن و هو بكل شيء عليم " » .

۱۔ بحبب تحلیله نا داط \_ آاق

Y\_ سورة ٨ ، آبة ١٧

٣ـ سورة ٥٩ ) آية ٨ \$ـ سورة ٥٥ آية ٧٨

۵\_ سورة ۱۹۰۷ آية ۲ سورة۱۹۰۷ آية ۲

المشهدالاول ٩٤

الاشراقالحادي عشر:

فى اذالوجود هوالواجبالواحد الحق وكل ماسواه باطل دون وجهه الكريم العليمة والمعلولية عندنا لا يكونان الا بنفس الوجود لماستعلم: اذالماهيات لا تأصل لها في الكون حسبها وقعت اليه الاشارة.

والجاعل التام بنفس وجوده جاعل، والمجمول انتما هو وجودالشي لا صفة من صفاته والا لكان في ذاته مستغنيا عن الجاعل ، فالجمل ابداغ هويئة الشي و ذاته التي هي نحو وجوده الخاص كماستطلع على براهينه .

فاذا "تمهّد هذا فنقول: كل ما هو معلول لفاعل فهو في ذاته متعلق ومرتبط به فيجب ان يكون ذاته بما هي ذاته عين معنى التعلق والارتباط به والا فلو كانت نه حقيقة غيرالتثعلق والارتباط بالغير ويكون التعلق بجاعلها صفة زايدة عليها ، وكل صفة زايدةعلى الذات فوجودها بعدوجود الذات لان ثبوت شي الشي فرع ثبوت المشبتله ، فلا يكون مافر ضناه مجعولا" بل [غيره] فيكون ذلك الغير مرتبطاله أو يكون هذا المفروض مستقل الحقيقة مستغنى الهويئة عن المشب الفاعلى و هو خسرق الفرض. فاذا ثبت ان كل علقة بما هي عله " ، علق" بذاتها و كل معلول بما هو معلول " معلول " بذاته و ثبت ايضا أن ذات العلقة الجاعلة هي عين وجودها و ذات المعلول هي عين وجوده و ثبت ايضا أن ذات العلقة الجاعلة هي عين وجودها و ذات المعلول هي عين وجوده الالمعلول ليس بالحقيقة هويئة " مباينة "لهوية على المفيضة آياه ولا يكون للعقب ل بالمعلول ليس بالحقيقة هويئة " مباينة " لهوية على المفيضة آياه ولا يكون للعقب ل نشير الى اشي " منفصل الهوية " عن هويه " موجده حتى يكون هناك هويتان مستقلتان في الاشارة المقلية ، احديهما مفيضة والا "خرى" مفاضه " اى موصوفه" بهذه الصفه في الاشارة المقلية ، احديهما مفيضة والا "خرى" مفاضه " اى موصوفه" بهذه الصفه في الاشارة المقلية ، احديهما مفيضة والا "خرى" مفاضه " اى موصوفه" بهذه الصفه في الاشارة المقلية ، احديهما مفيضة والا "خرى" مفاضه " اى موصوفه" بهذه الصفه في الاشارة المقلية ، احديهما مفيضة والا "خرى" مفاضه " اى موصوفه" بهذه الصفه في الاشارة المقلية ، احديهما مفيضة والا "خرى" مفاضه " اى موصوفه" بهذه الصفه الموسوفة" بهذه الصفه " الموسوفة" بهذه الصفه الموسوفة " بهذه الصفه " المؤلفة الموسوفة" بهذه الصفه " بهذه الموسوفة" بهذه الصفه " بهذه الموسوفة" بهذه الموسوفة " بهذه الموسوف

۱ ـ مرتبطا البه ؛ د؛ط ؛ آ؛ق ۲ \_ ر

والا لم يكن ذاته بذاته مفاضة فانفسخ مااسئلناه من كون المفيض مفيضا بذاته، والمعاض عليه مفاضا عليه بذاته هذا «خلف» فاذن المعلول بالجعل البسيط الوجودى لاحقيقة له متأصلة سموى كونه مضافا الى علته بنفسه ولا معنى له منفردا عن العلئة غيركونه متعلقا بها اولاحقا وتابعا لها وما يجرى مجربها ، كما ان العلئة كونها متبوعة ومفيضة هو عين ذاتها.

فاذا ثبت تناهى سلسلة الوجودات من العلل والمعلولات الى حقيقة واحدة ظهر الن لجميع الموجودات (اصلواحد خهل) اصلا واحدا ذاته بذاته فيناض للموجودات وبحقيقته محقثق للحقايق و بسطوع نوره منوار للسماوات والارض فهو الخيقيقة والباقى شئونه و هو الذات و غيره اسمائه و نعوته و هو الاصل و ماسواه اطواره و فروعه (كل شي هالك الا وجهه لمن المثلك اليوم شالواحد القهار وفي الاسماء الالهيئة «يا هو يا من هو يامن لا هو الا هو الا .

## ازالَة وهيم

ایاك وان تزال قدمك منسماع هذه العسبارات و تفهسم ان نسبة الممكنات الیا القیتوم جل اسمه یكون بالحلول و الاتحاد او نحوهما، هیهات ان هذه تقتضی الاتنینیة فی الوجود و هیهنا اضمحلت الكثرات وار تفعت اغالیط الاوهام و الات حصحص الحق و سطع نوره النافذ فی هیاكل الماهیات و قذف بالحق علی الباطل فیدمغه فاذا هو زاهت وللثنویین الویل بما یصفون اذ قد بزغ الامر و طلعت شمس الحقیقة و انكشف ان كل ما یقع علیه اسم الوجود فلیس الا شان من شنون الواحد القیتوم و لشمعة من لشمات نور الانوار فما عقلناه او لا بحسب الوضع و الاصطلاح و منجهة النظر الجلیل ان فی الوجود

۱۔ سورۃ ۲۸) آنة ۸۸

۲\_ سورة ١٠]\_ آية ١٦

٣- تقلف بالحق .... الغ \_ داط

المشهدالإول ١٥

علثة و معلولا أدى بنا اخيراً من جهة السلوك العلمى الى ان السمى بالعلة هو الاصل والمعلول شأن من شئونه ، و رجعت العلية والتأثير الى تطو رالعلة في ذاتها وتفننها بغنونها ، لاانفصال شي منفصل الهويئة عنها «فاستقم في هذا المقام الذي زلت فيه الاقدام واصرف نقد عمرك و جوهر روحك في تحصيله لعلك تجد لمعة من مبتغاك ال كنت اهلا لذاك .

### اعلام "تبيهي"

ليس فيما ذكره بعض اجلئة العلماء و سئاه ذوق الستألئهين من كون موجوديئة الماهيات بالانتساب الى الوجود الحق ممنى التوحيد الخاصى اصلاً ولا فيه شيء من اذواق الالهيئين .

وذلك لا أن مبناه على ان الصادر عن الجاعل هى الماهيئة دون الوجود وان الماهية موجودة دون وجودها الذي زعم انه اعتبار عقلى من المعقولات الثانية و قد علمت فساده ولو كان هذا وحدة الوجود كما زعسه لكان كل من زعم ان الوجود الخاص للممكن امر انتزاعى غير حقيقى و ان الواقع في الخارج هو الماهية موحداً توحيد العرفاه الالهيين فله ان يدعى ما ادعاه هذا الجليل ولافرق الا تسمية هذا الامر الاعتبارى بالانتساب الى الجاعل حتى يكون وجود زيد بمعنى «اله» زيد والا مر فيه سهل على ال في هذا الاطلاق نظر.

## شُبهة "وحل"

المضاف و كذا حقيقة كل علئه لما قررت ان ما هي العلئة بالذات هي بحقيقتها عليّة.

قاعلم انالمضاف و غيره من 'امتهاتالا على مناقسام الماهيات وهي زايدة على الوجودات والواجب تعالى اليس ذاماهية يمكن حصولها في الذهن و تعقلها افضلا عن تعقل معنى آخر معها وانما هو محض الوجودالعيني وصرف الانيتة النورية فالحاكم بوحدته و قيتُوميته ليس هو العقل او الوهم بل ضرب من البرهان الوارد على القلب من عنده و قسط من النور الساطع من قبِله ، يحكمان بان مبدء سلسلة الوجودات واحد حقيقي فيتًا ض بذاته .

و اذا علمت ان كون هويئة عينية بحيث يلزمها بنفسها الشخصيئة اضافه الى اشى الايوجب كنونها واقعة تحت ماهيئة المضاف، انفسخ الاشكالات الواردة في نظاير هذا ـ المقام ككون البارى بذاته عالما قادراً مريداً سميعاً بصيراً وكون الهيولي! بذاتها مستعدة والصورة مقو مقو مة لها والعرض بذاته متعلقاً بالموضوع و كون النفس بذاتها متصرفة المحاليدن والطبيعة بذاتها مبدء للحركه والسكون ، من ان شيئاً منها غير واقعة تحت جنس المضاف الحقيقي و ان عرض لها عند تعقئل ماهياتها مفهوم المضاف فصارت من المضاف المشهوري.

الأشراق الثاني عشر :

في نوادر حكميَّة بعضها عرشيَّة و بعضها مشرقيَّة :

اوالهاانعلمه تعالى بوجودالاشياءهوعين وجودها ببرهان عرشي وهوان اللؤوازم

۱- ان تعقلها \_ آءَق ٢ - ١٠ ٢ مدبرة ، متصرفة في البدن ... ١٠ق

۳\_ مع أن شيئًا منها ، داط ، آاق \$\_ وصارت من المضاف المشهوري .... داط

هـ. وقد حكَّمَنا في حواشينا على هذاالكتاب وجوه الفرق بينالحكمةالبشرقية والحــكمةالعرشية وفي النسخةالعطيرمة سقط لفظ اولها .

ثلاثة اقسام ، لوازمالماهيئة و لوازمالوجودالذهني و لوازمالوجودالميني ، فالاولى اعتباريّة ، لا نتما تابعة للماهية من حيث «هيهي» .

والثانية : ذهنيئة محضه لا نها تابعه للماهيه الذهنيه فيكون من المعقولات ــ الثانيه كالكليئة والجزئية والجنسية والفصليه والذاتيه والمرضية و نظايرها .

والثالثة: امور عينيئة كالحرارة للنار والبرودة للماء لا ُنها تابعة للوجودالعينى فاذا تقرَّر هذا فنقول: علمه بالاشياء اذا كان بصورا مفصلة[منفـصلة] يجب ان يكون من لوازم ذاته كما اعترف به القائلـون بالصـورالزايدة و الا ً لكان لغيــره فى ذاته تأثير فلا يكون ذاته واجب الوجود من كل جهة و قد مضى ما يبطل هذا.

فنقول: هذه اللوازم لايمكن ان يكون لوازم ذهنية له تعالى لاستحالة تصوره تعالى أ في عقل او في ذهن لما مر و ليس له ماهية حتى يكون من لوازم ماهيئته ، فلا يكون تلك الصور الا لوازم وجوده تعالى الزوما عينيئا ، فيكون موجودات عينيئه ، كل منها متحققا بنحو وجوده الاصيل فلا يكون صورا كليئة ابل شخصيه خارجيه . وهذا ما اردناه في تحقيق علمه تعالى بالا شياء الذي يكون مع الايجاد . واما علمه .. الذي سبق للايجاد فقد مر ا بيانه العرشي .

و ثانيها: ان العلائمة الطوسى اعترض على الشيخ و غيره من العكما القائلين بحصول صور الا شياء في ذاته تعالى : بان القول بتقرير لو ازم الاول في ذات قول: بكون الشي الواحد قابلا و فاعلا و قول: بكون الا ول موصوفا بصفات غير اضافيئة

١-: بصورمتفصلة والظاهران المتفصلة خطاء من الناسخ

٦\_ اعترض العلامةالطوسى «بها لصاحبالاشراق» في شرحه علىالاشارات علىالمشيخ و الباحهالقائلين بارتسامالسور فيذاله تعالى " خيانه اشترط على نفسه ان لا يتعرض للاكر ما يجده مخالفا لعااصتمالشيخ • ندمه عنه خال في شرحه وشرح الاشارات والتبيهات ط ١٣٧٩ م قي الجزء التالث ص ١٣٠٠ : ولا شك في الماشول بنفرير لوازم الاولى... الغ .

ولا سلبيئة وقول: بكونه محلاً لمعلولاته الممكنة المتكثرة و قول بأنَّ معلوله الاول غير مباين لذاته و بانه لا يوجد شيئاً مما يباينه بذاته بل بتوسط الامور الحالة فيه .

فهذه خمسه ايرادات اوردها عليهم ، و قد اجبنا عنالا ول بانه من باب الاشتباه بين الانفعال التجددي المصحوب لقوه القبول و امكانه وبين الاتصاف بالله وازمفني الصاف السابط بلوازمها هما حيثية واحدة و في البسيط عنه و فيه شي واحد .

وعنالثاني : بانالا ول ليس متصفا بها ولا مستكملا ً بها ولامنفعلا ً عنها بل هي منالتوابع لا نها متأخرة عنالذات و عن كمالالذات .

و عن الثالث: بان هذه الكثرة انما جائت بعد الذات و هي على تسرتيب على و معلى المسرتيب على و معلى الترتيب ينشأ من الوحدة و يؤدانى الى الوحدة ، فلا ينثلم بها الوحدة كنشو ــ الاعداد مع لا تناهيها من الواحد .

وعن الرابع ، والخامس : بائه عين محلِّ الخلاف .

و ثالثها : انه اعترض بعضالفضلاء على هذاالمـــذهب بان : «تلك الصُّورَ [ان هذهالصور] امتا جواهر او /عراض .

فمكىالاول: لزمان يكون موجودات عينية لابد لها من صور آخر للعلم بها فيعود الكلام فيها و ان كان . الثانى : ازم ان يكون الواجب تعالى العابلا [محلاء و فاعلا] والقول بكون الواجب فاعلا له الله للا الله للمحلا [لها]لكونه غيرمتأثر عنها قول بكونها جواهر» ونحن قد فككنا عقدته و بيئنا وجوه المفالطة فى كلامه فى المبدء والمعاد و بيئنا عدم اطلاعه على كيفية هذا المذهب فى علم الله و غيرذلك من ايرادات المتأخرين عليه

 إلى والمعترض هوالملامة الخفرى في حواشيه على النجريد واعترض عليه المحقق اللاهيجي في حواشيه على مقاالموضع و جميع ابراداته مأخوذ من المصنف العلامة ، نقسل المصنف كلامة في المبدء والمصاد والإسفاد الاربعة «المحلدالثالث في الإلسات ط1477 ه في من 250 ه أشكار عليه و أحاث عن أن أداله . السّواهدالربوبيه 00

وان كان هذاالمذهب غير صحيح عندنا لما بيئنا ولوجوه آخر اثبتناها فىالمطولات و رابعها: ان النفس فى اول الفطرة تستعمل الحواس و هو فعل ارادى منها وليس مسبوقا بتصور سابق او تصديق بقايدة لمذاجتها حينائذ عن كل شيء زايد فليس شعورها بهذا الفعل الاعين الفعل المنبعث عن الشوق الذاتي لا "ارها، فهذا علم حضورى منها بفعله الذى هو عين علمها به ، فاجعل هذا اصلا لا ثبات العلم الشهدودي الاشراقي

و خامسها : انالفاعل اما بالطبع و اما بالقسر و اما بالتسخير و اما بالجبسر و اما بالقصد واما بالمرضا و اما بالعناية و اما بالتجلى .

و فاعليثة الاول سبحانه بالطبع عندالدهريثة وبالداعى عند بعض المستكلامين و بالقصد عند اكثر المتكلمين وبالرضا عندالا شراقيين وبالعناية عندالمشائيين وبالتجلى عند اهل اقد «ولكل و جنهة هو مواتيها ؟ » .

و سادسها: ان المشهور ان مذهب الفيلسوف الاول ان علمه تعالى ابارتسام صور المعلومات و هو خلاف ما وقع منه التصريح به في اثولوجيا قال في الميمر الماشرمنه: «فأما الباري قانه اذا اراد فعل شي [ما] فانه لايمثل اولا في نفسه ولا يحتذي صنعة

حكماء الاسراق و أهلالبوحيد مزالامة المرحومة ،

لمافوقها بافاعيلها.

إلى انه انقلام غذ تصدى لبيان وجوه المفسدة التي يرد على النبخ و سايسر الباع المستاء في الاستفار ما لطبعة العجرية ١٣٨٦ هـ في سر ١٧ و ١٩٣٨ و ١٩٣١ والمبدء العماد ط. ١٣١٤ هـ في ٧٧ و شرحه على الهسداية الانبرية ط ١٩٣١ هـ في شي ٢٣٦٠ ٢٣٣٠ ٣٣٣

٢\_ في النسخة داط و آاق : وبالعصد عندالمبكلمين، فعط من دون بعسيل

٣٠ سورة ٢ آية ١٤٢
 ١٤ كابالابولوجيا التطبوع في حواشى القبسات للسخالة من ٢٢٢٢٢٣

ه.. قسل لفظ اولا في مباره الوتوجيا . قد تبت في عصرانا فدا ال كتاب الواوجيا كان من تعتليفات الشبيخ اليوناني «تده» المبروف بالخوطين او فلوطين » كان هدائرجل من افضلالاوائل و اطبهم قد تأثر عشب

خارجة منه ، لانه لم يكن شئ قبل إن ببدع الأشياء ولا يتمثل في ذاته لان ذاته مثال كل شئ فالمثال لا يتمثل .

و قال ایضا: «لیس لقائل آن بقول: اذالباری روعی فیالاشیاءاولاسمثم ابدعها و ذلك آنه هوالذی ابدع الرویئة فكیف یستمین بها فی ابداع الشی و هی لم تكن بعد و هذا محال.

ونقول: انههوالرويئة والروية لايترو"ى ايضاً و الا يجب انيكون تلك الروية تروى و هكذا الى غيرالنكماية » .

و سابعها: أن قولهم: العلم التام بالموجبالتام يوجبالعلم التام بعملوله ، ليس مرادهم عنه العلم بذات العلة من حيث هي هي أذ رابتما لم يكن لها مع المعلول علاقة ولا يوجبه ولا العلم بمفهوم العليئة الأضافية لانها مع المعلولية من غير تقدم لاحدهما ولا العلم بها من جميع الوجوه اذالمعلول من جملة وجوهها فيكون العلم به قبل هذا ـ العلم لا بعده.

بل المراد به العلم بالعائة من الجهة التي هي بهاعلثة، ولا شبهه في انه اذا استكملت عليه الله الله نحو وجود كمالي عليه المائة لزم منها وجود المعلول و ليست تلك الجهة في الجاعل الا نحو وجود كمالي له والعلم بالوجود الخاص للشي لا يتصور الا بشهوده العيني لا بمثال منه فكذا العلم بمعلوله.

ثم اذا حصل من العاقة مثال مطابك الها في العقل يحصل من المعلول مثالثه كذلك وهو علم ضعيف لا يليق بالسبب الاول جل ذكره .

وتاسعها: انا قداثبتنا قدرته تعالى بهذاالمعنى على! وجه لا يوجب تتكنئرافى ذاته ولا تفيئراً فى صفاته و هو من العلم الذى «لا يسئه الا العطورون ١» ومن هذا ـ القبيل تحقيق مسئله البداء التي هى مذهب سادة المتنا عليهم السلام ولا يقول بها الا الخواص .

وعاشرها: انالاعتقاد فى الكلام ليس كما قال (قالته خال) الاشاعرة من اتسه الممانى القائمة بذاته تمالى! وسموها الكلام النفسى والا لكان علما لا كلاما ولا مجرد خلق الاصوات والحروف الدالئة على المعانى والا لكان كل كلام ، كلاما ثه تمالى! ولا يكنى التقييد بكونه على قصد الاعلام للغير من قبل الله أو على! قصد الالقاء من عنده اذالكل من عنده و لو اريد بلاواسطة فهو غير ممكن والا لم يكن اصواتا و حروفا ، بل هو عبارة عن انشاء كلمات تامنات و انسزال «آيات محكمات و اخر متمان متنابهات؟» في كسوة الالفاظ والعبارات والكلام قرآن و فرقان با عسبارين وهما جميما غير الكتاب لانهمن عالم الخلق «آوماكنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطئه بيمينك اذا لارتاب المبطلون» وهما من عالم الاثمر «بل هو آيات بيتنات في صدور الذين او تو العلم، والكتاب يدركه كل احد والكلام لا كيمسئه الا العطيرون من ادناس عالم البشرية .

والقرآن كان خلقالنبي دونالكتاب والفرق بينهما كالفرق بيسن عيسي و آدم «انَ مُسَلُ عيسى عندالله كمثل آدم خلّقه من تُراب ثمرُ قالله كن مُفيّكون ° »

فآدم كتابالله المكتوبة بيدى فدرته و عيسى قوله الحاصل بامره .

۱ـ سورة ۹۱ آية ۷۹ ۲ـ سورة ۳ـ آية ۵

٣\_ سورةالعنكبوت ٢٩ ، آية ٤٧

<sup>£ : •</sup> وما يحجد بالباتنا الاالطالمون ، سورة ٢٦ آبة 18

ال عمران سورة؟، آية ١٥ ٦٠ في بعض النسخ : بين يدى فدرته..

فاول نشئآتالا نسان البكثرى من التئراب «مامنكهكان تسجد لما خلكفته \* » و آخر نشئآتالا نسان الروحى من أمرالله «ائتما امره اذا اراد شيئا كان يقول له كن ـ فيكون \* » .

وحادى عشرها: انالاعتقاد في افاعيل العباد مفاد قوله تعالى! «وما رميت والمست وحادى عشرها وهامك رميت والمست والمنافقة والمنافقة

و ثانى عشرها: ان مقتضى التوحيد المخاصى حمل متشابهات الكلام على ظاهر معناه و حمل الفاظ التشبيه على مفهومه الاول من غير لزوم تجسّم و تكثر على البارى تعالى اسمه كما ذهبت اليه الحنابله والمجسّمة فهذا من غوامض الالهيئة التي لايسها الاالمطهرون. فإن الناس في متشابهات القرآن بين الحياري و عميان، فمنهم من اوال الجميع بتأويلات عقليئة حتى الامور الامخرويئة من الجنه والنار والحساب والميزان. ومنهم من حمل الجميع على التجسم من دون المحافظة على! تنزيهه تعالى.

١- ما منمك انتسجد ثما حلقت بيدي ، سورة٣٩ ،آية ٧٥

٣\_ سورة ٦ آية ٧٢ ٣ سورةالانقال ٨ آية ١٧

<sup>\$ -</sup> سورة المائدة ٩ أَيَّة ١٤

و : هذه الرواية مستغيضة في كتب اصحابنا الإمامية واشياختالاتنائشرية وتداقلها اصحاب الحقيقة عن مولانا امير المؤمنين و قد نقلت عن الباقر والصادق والكاظيفتيهم السلام

و منهم من اول البعض و قرار البعض كمن يؤمن ببعض ويكفر ببعض فكل ماورد في السبد، فاولوها و كل ماورد في باب السعاد فقرار وها و ابقوها على ظواهرها الاتهم لم يدخلوا البيوت من ابوابها ولم يأخذوا علم الكتاب منالة و رسوله بل اخذوه من الالفاظو نقل محسوس عن محسوس أواخذ ميت عن ميات الالفاظو نقل محسوس عن محسوس أواخذ ميت عن ميات المالد يتاصل بعضها بسعض فلم يصلوا قط الى العسلم بالله وآياته و كتابه و اراسله واليوم الاسمار المالحة عنه الماليوم الاسمار المسلم بالله عنه المنابعة والمسلم الله عنه المسلم ال

## الشّاهيدالرابيع

في ساير الأمور العامَّة من تتمَّة تقاسيم الوجود ، وفيه اشراقات

الاشر اقالا**و**ل:

فى المتقدم والمتأخر ، فمن الستقدم ما هو بالزمان كتقدم ابراهيم «عليه السلام على المجاهل وما بالطبع و هو على محمد «صلى الله عليه وآله» وما بالشرف كما للعالم على الجاهل وما بالطبع و هو تقدم العائة الناقصة على المعلول اى تقدم مايستنم وجود المعلول بدونه ومايجب بوجوده وجوده كتقدم الواحد على الاثنين وما بالرتبة سواء كان بحسب الوضع كتقدم الامام على الداموم اذااعتبر المبحراب وبالعكس، اذااعتبر الباب اوبحسب الطبع كمراتب العموم اذاابتدئت من الجوهد ، هابطا الى الانسان ، واذا عكست الامر رجع المنتقد متأخرا وما بالعلية كتقدم العله الكاملة على معلولها و ملاك التقدم في الزماني ، الزعمان

الله عن بالزيد البسطامي: «أنتم أحدام علومكرمن ميت بعد ميت « أنا أحداثا علومتا عن الحي الذي لا يعوده ».

٣ ـ في النسخ المخطوطة : أي عدم ما يمسع المدمة وجردا لمعارل ولا يعدم الوجردة وحوده ا

الله كترتب المنوم ... دط 💷 آءن

بعسب هويات اجزائه وفى الشر فى، الفضيلة وفى الرتبى القترب الى المبدء المحدودوفى الطبعى اصل الوجود وفى العلقى الوجوب .

### بحث و تحصيل"

قد اوردالا مكال في عروض التقدم والتآخر في اجزاءالزمان من جهة انه لوكان مناطهماالزمان لكان للزمان زمان و هكذا الى لانهامة .

فاجیب عنه بان غیرالزمان یحتاج الیالزمان فی عروضهما و اما اجزاءالزمان وهی بنفس ذاتها متقدمة و متأخّرة لا لشی ٔ آخر .

وقداستشكل هذا بان اجزاءالــزمان لاتصاله متشابهةالحقيــقه فكيف يكون بعضها لذاته متقدّمًا و بعضها لذاته متأخرا .

فاجيب بان حقيقة الزمان اتصال امر متجدد متقض لذاته و كل ماهيئة حقيقته الصال التجديد والتقضي ، يكون اجزاؤه متقدمة و متأخرة لذواتها ، فاختلاف الاجزاء بالتقدم والتأخر ، من ضروريات هذه الحقيقة .

# بحث و تحصيل ا

قيل: ان المتضايفين يجب ان يكونا مكمين والتقدم والتأخر من باب المضاف. واجيب عنه في كتب الحكماء بان اضافتي التقدم والتأخر انما يعرضان في المعقل لجزئين من الزمان بانهما اذا احضرا في الذهن و لاحتظامها المقل بهاتين الصفتين حكم بانهما كذلك في الخارج.

# تحقيق" عرشي"

انالتَّقدم والتَّاخر في اجزاءالزمان لا ينافيان معيَّتهما فيالوجود بل هما عين

معيَّتهمافيه، فالمتضايفان يجبان يكونا معيّن في نحو وجودهما بما هما متضايفان و نحو وجود ابعاضالزمان هو اتصالها التجددي ولا يتصور غيره لضعف هذاالوجود.

واماالذي حصَّلوه فليس فيه جدوى و ذلك لانالتضايف كما يوجب المعيئة في العقل كذلك يوجب كون المتضايفين بحسب نفس الامر معين في الوجود كما لايخفي

## حكمة" مشرقيتة

ان هيهنا نحوين آخرين من اقسام التقدم والتأخر سوىالخمسة المشهورة لــــم يعثر عليهما القوم لغاية دقتتهما و لطافتهما .

احدهماالتقدم بالحق والآخرالتقدم بالحقيقة . ولكل من هذين برهان و حد يحوجان الى كلام مفصل لا يليق بهذا المختصر ايراده و نحن نشير الى الاول: بان الحق باعتبار تجليه في اسمائه و تنزئه في مراتب شئونه التي هي انحاء وجدودات الاشياء يتقدم و يتأخر بذاته لا بشي آخر ، فلا بتقدم متقدم ولا يتأخر متأخر الا بحتى لازم و قضاء ختم .

والى الثانى: بانة الجاعب والمجعول اذا كان لكل منهما شيئية و وجمود، فتقدم الشيئية على الشيئية من جهة اتصافهما بالسوجود، تقدم بالذات سواء كان بالطبع او بالعلية و تقدم نفس الوجود على الوجود "تقدم بالحقيقة".

واما تقدمالوجود على الماهية فليس مرجمه الا الى كون الوجود موجودا بالذات والماهية بالعرض كحال الشخص و ظله او عكسه في المرءآت .

الاشراق الثاني :

فىالواحد والكثير

الوحدة يساوق الوجود في صدقها على الاشياء بل هي عينه ولهذا توافقه في القوة

٦٢ انسواهدالربوبيه

والضعف ، فكل ما وجوده اقوى كانت وحدانيته اتم و فى كونها اظهر من ان يعرَّف ومتى حوول تعريفها كان دوريًا ومن احوالهاالهوهوية والتجانس والتماب والتشابه والتساوى والتناسب. وفيها شوب كثرة كما فى مقابلهاشوب وحدة كالغيريةوالخلاف والتناقض والتضاد.

فالوحدة على ضربين حقيقيه وغيرحقيقيه وهيمايكون اشياء متمددة مشتركة في امرواحد هو جهه وحدتها و هي اما مقوتمه لتلك الاشياء او عارضه لها .

فالاتحاد في النوع «مماثلة» و في الجنس «مجانسة» و في الكيف «مشابهة» وفي الكم «مساواة» و في الوضع «مطابقة» وفي الاضافة «مناسبة». وظاهر ان جهه الوحدة فيها يرجع الى ما يكون له وحدة حقيقيه شخصيه محضه الاالله الله الله مراتب في القوة والضعف. واقوى الاشياء في هذه الوحدة هو مالاكثرة فيه السلام و غيره وقد يكون واحدا جنسيا وقديكون واحدا عدديا اى شخصيا وهو اما ان لا ينقسم في الخارج اصلاا اوبنقسم واثنائي قديكون واحداعديا اى شخصيا وهو اما ان لا بالتركيب والاول اما ان يكون ذاوضع كالنقطة اوغير ذي وضع وهو المغارق كالمقل والنفس وانمائي كون ذاوضع كالنقطة اوغير ذي وضع وهو المغارق كالمقل والنفس المشرة في عشريته واحدة بل هي لنفسه واحدة ولغيره عشره فكل ما هو ابعد عن الكثرة في عشريته واحدة ال هي لنفسه واحدة ولغيره عشره فكل ما هو ابعد عن الكثرة فهو اكمل و حيشا ارتقي المعدد الى اكثر نزلت نسبة الوحدة اليه الى اقل .

فالاحق بالوحدة هوالواحد الحقيقى و احق اقسامه مالا ينقسم اصلا لافى الكم ولا فى الحد ولا بالقوة ولا بالفعل ولا بالتحليل الى ماهية ووجدود ، ثم ما لا ينقسم فى الكم اصلا قوة او فعلا ثم الواحد بالاتصال كالواحد من الفلك والماء ثم الواحد بالاجتماع الطبيعى . والواحدالعددى احق بالوحدة من الواحدالنوعى لكونها ذهنية

الد كلمة محضة ليستانى النسخ المخطوطة ٦٠ غي بعض النسخ : واقوى الاشياء في هذه الوحدة، هــو مالا
 ينقسم اصلا .

وهو منالواحدالجنسي لشدَّة ابهامه وهما غيرالواحد بالنوع والواحد بالجنس.

الاشر اقالثالث:

فىالنتقابل

قداشرنا الى انالهوهويَّة من احوالالوحدة ، كما انالغيريَّة من اقسامالكثرة .

فمن انحاء الغيرية التقابل والمتقابلان هما اللذان لايجتمعان معا في شي واحسد من جهة واحدة ، و ذلك على انحاء الاول: تقابل السلب والايجاب لافي القضيئة وحدها بل وفي مثل قولك فرس ولا فرس، فالقضيتان المختلفتان بالايجاب والسلب متناقضتان

واما قولهم: نقيض كل شئ رفعه ، فلا يكون الموجبة نقيضاً للسالبة بل يصدق عليها سلب سلبها ، بحث لفظى ، لان التناقض من النسب المتتكررة ولا حاجة الى التأويل بان المذكور اعم من الرفع والمرفوع به .

والثانى: تقابل المتضايفين وهنا الوجرديان يعقل احدهما مع تعقل الا خر كالعلة والمعلول ، والمضاف الحقيقى هى الاضافه الاالمحمول عليه ولاالمركب منهما و هوالمشهوري و هكذا في كل مشتق .

والثالث: تقابل التضاد والمتضادان هما وجـوديان غير مجتمعين في موضوع واحد، بينهما غاية الخلاف كما في اصطلاح الالهيئين، او المتعاقبان على موضوع واحد من غير اجتماع كما في اصطلاح المنطقيين.

واعتبر جماعة: المحلُّ بدل الموضوع فاثبتو االتضاد بين صور العناصر و ستعلم ما هو الحق في ذلك .

والرابع: تقابل العدم والملكة فالمكلكة فى المشهور هو القدرة للشيء على مامن شأنه ان يكون له «متى شاء» كالقدرة على الابصارو العدم انتفاؤها مع بطلان الاستعداد فى الوقت الذى من شأنه ان يكون فيه كالعمى لاكالجر و قبل فتح البصر .

والعدم الحقيقى المقابل للملكة الحقيقية هو انتفاء امر عما فيه امكان وجوده او في بعض مقوماته فالعمى والظلمة وانتفاء الشعر بداء الشعلب السذى هو بعد الملسكة والمردودية التي هي قبلها وعدم البصر السسكن في حق الشخص الاعمى وانتفاء اللهجية للمرئة الممكنة لنوعها ، كل هذه عدميات و ليس هذا عدماً بحتاً لاشتر اط الامكان فيه فيكذب على المعدوم لهذا .

### حكمة عرشيّة

اعلم اذالوحدة كالوجود غير مقومة لماهية شي منالاشياء لست اقول: لانيتته لاذالوحدة عندنا غير زائدة على الوجود فهى من عوارض الماهيات و ذلك لائك يمكنك ان تعتبر ماهية الانسان من حيث هي هي ولا تجدالوحدة مقومة لها فيكون عارضة لكن يجب عليك ان تلطف نفسك وتتأمل فيما اسلفناه في كيفيتة عروض الوجود للماهية انهاعلى اي وجه حتى يتبين لك اذكوذ الوحدة زائدة على الماهيات سبيله ماذا ؟

# بحث و تحصيل ً

او لعلئك تقول حسبماو جدت في «الشفا» وغيره: ان الكثير من حيث هو كثير موجود ولا شيء من الكثير من حيث هو كثير بواحد ينتج «فليس كل موجود بواحد» فاذا الوحدة مفايرة للوجود نعم تعرض لذلك الكثير وحدة و خصوصيئة لا انه يعرض الكثرة لما عرضت له الوحدة ١.

فاقول لك ان اردت بالموصوف بالحيثية المذكورة في المقدمتين مايراد منه في مباحث الماهية للتمييز بين المقومات و غيرها، فالصفرى ممنوعة لان الكثير بهذا المعنى

اب وقد فصلنا هذاالكلام في حراشينا على هذاالكناب فارجع

لاموجود ولا معدوم و آن اردت آن الشي الكثير بما هو شي كثير موجود في الواقع سلمناها ، لكن الكبرى ممنوعة آذ الكثير بما هو كثير كما انه موجود فكذلك هوواحد بوجه «ما» وآن لم يكن واحدا وحدة عقابل كثرته .

لست اقول: ان الوحدة عرضت للكثرة حتى يكون الكثرة للموضوع والوحدة لتلك الكثرة ويكون موضوع المعايرين كالمشرة التى يعرض الجسم ويعرضها الوحدة فوحدة الكثرة لا تقابل تلك الكثرة لمدم اتحاد الموضوع بخلاف وحدة موضوع الكثرة بل اقول: ان الوحدة كالوجود على انحاء شتتى و كل وحدة خاصة يقابلها كثرة خاصة والوحدة المطلقة يقابلها الكثرة والمحدة المطلقة ، كما ان الوجدود الخاص الذهنى اوالخارجي يقابله العدم الذي بازائه والعدم المطلق في مقابله الوجود المطلق و كل موجود «ما» له وحدة «ما» والكثير المقابل له غير موجود.

فموضوع الكثرة كالرجال العشرة من حيث كنونهم عشرة ليست لهم وجود غير وجودات الا حاد الا بمجرد اعتبار المقل و كما ان للمقل ان يعتبرها موجودة فلهان يعتبرها واحدة و زيادة الكشف والتحقيق يطلب في الا سفار الا ربعة ١.

## حكمة مشرقيّة

الوحدة ليست عرضاً منالاعراض اللاحقه ووحدة الجواهر كـــوجودها ليست بزائدة على ذواتها فيالاعيان بل انما زيادتها فيالتُصوءر .

والمجب من الشيخ كيف ذهب عليه هذا ولم يحط به علما ، واعجب منه انه صرح في بعض المواضع بان الوحدة في المتصل الجوهري عين متصليَّته والاتصال بالمعنى

١\_ الاسفارالاربعة ط ١٢٨٢ هـ في المجلدالاول ص١٣٣ ، الي ١٣٩

٧- وقد صرح الشيخ بهذا في الشفاء نقل كلامه المصنف في الاسعاد على سبيل التقصيل و أورد عليه بوجوه

الذي هو فصل الجسم لا شك انه جوهر عنده و ساير الحكماء من اتباع ارسطاطاليس . فالحق الحرى بالايقان أ والتصديق ان الوحدة كالوجود من مقومات الموجود \_ الميني المتقدمة عليه لامن لواحقه المتأخرة عنه .

واماالماهية اذالخفت بنفسها من حيث «هي هي» فلايخلو ايضا من ثبوت وحدة ، الا ان للمقل ان يجردها من كافئة الوحدات ثم يحكم عليها بلزوم الوحدة و عروضها اياها . فما اشبه حالها [الوحدة] بحال الوجود لتحدس انتهماشي واحدحقيقة متفاير مفهوما .

## حكمة" 'اخرى<sup>ا</sup> مشرقيَّة

ومن المشاهات الواقعة بين الوحدة والسوجود افادة الواحد الحقيقى بتكراره للمدد مثالا الايجاد الحق الخلق بظهوره في صور الاشياء وتفصيل المدد لمراتب الواحد مثال لاظهار الموجودات، وجود الحق ونموته وكون الواحد نصف الاثنين وثلث الثلاثة وربع الاربعة الى غيرذلك مثال للنسب والاضافات اللازمة للواجب بالقياس الى الممكنات وظهور المدد بالمعدود مثال لظهور الموجودات الا مكانية بالماهيات.

ومن اللطايف ان العدد مع غاية تباينه عن الوحدة و كنون كل مرتب منه حقيقة برأسها ، موصوفه بخواص و لوازم لا توجدان في غيرها اذافتشت في حاله وحال مراتبه المختلفة لم تجد فيها غير الوحدة و انك لاتزال تثبت في كل مرتبة من المراتب عين ما تنفيه في مرتبة اخرى .

٢- في يعض النبخ : فالحق الحرى بالاتفاق ، والظاهر اله غلط

٣- ولا يخلوا ايضا من شوب وحدة ــ داط

<sup>}</sup> \_ فتحدس انها ... الع خ \_ داط \_ آاق

هـ في بعض النسخ ؛ اذا فتشت حاله من دون كلمة فيه ،

فنقول: الواحد ليس بعدد باتفاق اهل الحساب والفضلاء والعدد ليس بواحد ، لا تتعقابله مع انه عين الواحد الذي "يتكر" والواحد عين العدد الذي حصل بتكرره. فلك ان تقول: انها ليست مجموع فلك ان تقول: لكل مرتبة انها مجموع الا "حاد و ان تقول: انها ليست مجموع الا "حاد ، لا تتصافها بخواص و لوازم لا توجد في غيرها و مجموع الا "حاد جنس لكل مرتبة و كل مرتبة نوع برأسها ، فلا بئت لها من امر آخر غير جميم الا "حاد و ليس فيها شي "غير جميم الا "حاد فلا تست و هذا امس شي "غير جميم الا "حاد فلا تست و هذا امس عجيب هو بعينه كما قالته العرفاء من: «ان الحق المنزه عن تقائص الحدثان بل عن كما لات الكوان هو الخلق المشبه و ان كان قد تميز الخلق بامكانه و نقصه عن الحسق" والحق وحوده و شرفه ».

## شك<sup>4</sup> و تحقيق \*

و لك ان تفول: ان المقولات نما لم يتضاد بعد بعض و كد ذا الاشتر الت في الجنس البعيد لا يكفى في امتناع الاجتماع فان الطمع يجتسمع مع السواد وهما تحت مقولة الكيف فلا بئد من كون المتضادين تحت جنس قريب ، فالمتضاد ان بالذات هما الفصلان على ان الفصلين لا يشتركان في الجنس القريب لكونه خارجا عن حقيقتهما اذا الجنس عرضى للفصل و ايضا لا تعاقب لهما على موضوع واحد كما هو شرط التضاد و لعدم استقلالهما في الوجود والجمل.

فالتفصيّ عنه باذالجنس والفصل متحدان في الوجود وهما عين النوع في الخارج فالصفات العينية للفصول هي بعينها صفات الانواع والتضاد من الاحكام الخارجية ، وان كان منشأه الفصول عند التحليل ، فيكون السوصوف بها الانواع المحصلة وكذا التعاقب المحسلة المحسلة المحسلة المحسلة المحسلة التعاقب المحسلة المحسلة

١٠٠ في نسخة داط و آاف ؛ وان كان متشأه العصول عند التحليل و تحدا التعاف في الحقول ....

فى الخلول لان الخلول انحو من الوجود والموجود هو النوع بعين وجود الفصل فيكون كل منهما متصفاً بصفات الا بالمسرض التّلهم الا بغيسر الصفات العينية من الاعتسبارات .

الاثراقالرابع : فيالعلنة والمعلول

الوجود ينقسم الى عائة و معلول فالعله هى الموجودالذى يحصل من وجوده وجود شئ آخر و ينعدم بعدمه فهى ما يجب بوجودها وجود و يمتنع بعدمها ذلك الوجود والمعلول ما يجب وجوده بوجود شئ آخر و يمتنع ذلك الوجود بعدمه او عدم شئ منه .

ولا يلزم تواردالعلل المستقلة على معلول شخصى فى انعـــدام وجـــودالشى بِعـــــدمات ِ اجزاء علته ولاحاجة فيه الى تمحلات ذكروها اذالعلة هناك امرواحد هوعدم العلة التائة بما هى عله تامه .

و قد يقال: العلة بازاء ماله مدخل في وجودالشي فيمتنع بمتدمه وانلم يجب بوجوده و هي بهذاالمعنى اربع «فاعل» و «فاية» وهما علتان للوجود و «مادته» و «صورة» وهما علتان للماهية اى بحسبانقوام فالفاعل ما به وجودالشي كالنجار للسرير ، والغاية مالاجلها وجودالشي كحاجة الاستواء عليه و هي علة فاعلية الفاعلية الفاعل بماهيتها و معلولة له في الوجود نهى غاية بوجه و علة غائية بوجه وكما ان العله الفائية ما هي متمثلة عندالفاعل لا الواقعة عينا فكذلك الغاية الواقعة في المين هي ما يرجع الى الفاعل ، فالنجار للسرير لاجل الجلوس او الباني للبيت ليسكن غيرة الوالماشي يرجع أومن اولرضاه فلان كلئهم انها فعلوا افاعيلهم لامر يرجع اخيرا الى نفوسهم .

الله على معلول واحد شخصي له داط له آآق ... ۲ في بعض النبخ : للكني فيره

والعلقة المادية هى التى عنها الشى كالخشب للسرير فهى التى معها يكون الشى الله المورة بالف على الفي على المورة المؤردة هى التى يلزم منها وجود الشى فمعها يكون الشى الفي على كصورة السرّيد.

وليعلم ان العادة بالقياس الى المركب علة ماديسة وبالقياس الى ماليس جيزئه «عنصر» او «موضوع» و كذا الصورة عله صورية للمركب و صورة للمادة واقامتها للمادة ليس على نحو اقامتها للمركب لانها مفيدة الوجود المسعلولها في الاول افادة لا بالاستقلال بل هي مع شريك يوجدها اولا "، فيقيم بها الا "خر فيكون و اسطة " في التقوم وشريكا وفي الثاني ليست مفيدة للوجود بل انها يفيد الوجود شي " آخر ولكن لها المخل في التقوم فالصورة مبده فاعلى لشي و مبده صورى لشي " آخر ، فالعلل لا يزيد عددها على اربعة .

قالو االفاعل قد يكون بالقوة كما هو قبل الشروع و قد يكون بالفعل كما بعده وقد يكون كلئيا كمطلقه و جزئياً كمحسوسه و عامئا كماقيل: الصانع علة للسرير . او خاصا كما قيل : هذا النجار قد صنعه . وقد يكون قريبا كالصورة للهيولي والعسفونة للحملي و بعيدا كالعقل الفعال والاحتقان مع الامتلاء .

## حكمة" مشرقيَّة

ان وجود كل معلول من لــوازم ما هي علة له بما هي علــه و «كل موجود فقعله مثل طبيعته» فما كانت طبيعته بسيطة فقعله بسيط. فقعل الله في كل شئ افاضه الخير الوجودي والفعل المتجدد لايصدر الاعن فاعل متجدد. والفاعل الثابت لايصدر

الله في بعض(اللغة : ولكن لها و منها ، من دون لفط: التقوم جل هذهالكلمة تد وردت عرالاساطين بعباراتمختلفة ذكل فاعل فقطة مثل طبيعته»

عنه الافعل ثابت ، فلا بد في تجد ادالحوادث من وجود متوسط يكون حقيقته الحدوث والتغيير وما هي الاالحركة ، واسبقها الدورية [اى الحركة الدورية] فلا بد لها من قابل ذى قوقا التأثير من غير امساك الا ماشاءالله .

وقد بیتنا فی بعض کتبنا ان للوجود مراتب اولهاالوجودالذی لایتعلق بغیسره ولا یتقید بقید [مخصوص] و هوالحری بان یکون مبدءالکل .

وثانيتها: الوجود المتعلق بغيره من العقول والنفوس والطبايع والمواد والاجسام وثالثتها: الوجود المنبسط الذي ليسشموله وانساطه على طريقة عموم الكليات الطبيعية ولا خصوص على سبيل خصوص الاشخاص المندرجة تعت الطبايع النوعية اوالجنسية بل على نهج يعرفه العارفون و يسمونه «النفس الرحماني» و هو الصادر الاول عن العلة الاولى و هو اصل العالم و حياته و نوره السارى في جميسم السماوات والارض في كل بحسبه .

وليس هوالوجودالانتزاعى الاثباتي الذي هو كسايرالمفهوماتالكليّة ولهايضا وجود خاص يتقيَّد به في الذهن . والى هذاالسراتب وقعتالاشارة في كلام بعض للمرفاء حيث قال «الوجودالحق هوالله والوجودالمطلق فعله والوجودالمقيد اثرها». ومراده من الاثر نفس الماهيات اذهى بسنزله القيود للوجودات الخاصه وهي

الاسفارالاربعة فصول العرفانية و كتاب المشاميرط مشهد ۱۳۵۱ ه ق مع شرح البلامة المحقق مولى
 محمد جعفر الشكرودي و حواشي السيد جلال الدين الا شتباني من ۱۷۷ ) قول عرشي : اعلم أن للرجود
 مراب ثلاث .

۷- و قد یتوهم : انه علی هذاالتفسیم پلزم ان لایکن(الوجودالبنیسط متعلقا بغیره ای لا پکونمعلولا و قد ذکرتا تحقیق(الحق فی حواشینا علی)المشاعرو ذکرتاه علی تحوالاختصار فی حواشی هذاالکتاب و من اراد فلیرچع

٣- واعلم أن هذا التمبير قد ورد عن كثير من المرقاء

٤ ـ والمراد من الاتر ـ د،ط

Υ١

ليست بمجموله الا بالعرض و لهذا يقال لها الا "ار دون الافعال وذلك لان فعل الفاعل وما يترتب عليه في الخارج هو نفس وجود المعلول دون ماهيته الا بالعرض ، فليس المفاض عليه والمجعول اولا عند التحقيق الا نحوا من انحاء الوجود بالجعل البسيط وليس المعجعول نفس الماهية مع قطع النظر عن وجودها كما ذهب اليه الا شراقيون ولا صير ورة الماهية موجودة كما ذهب اليه المشاؤن اصحاب المسعلم الاول لان الوجود هوالواقع بالذات دون الماهية لانها واقعة بالعرض كما مرت اليه الا شارة واقعنا على هذا المطلوب براهين كثيرة ذكر ناها في الاسفار احدها : انه كانت الماهية بحسب قوام خاتها مفتقرة الى الجاعل لزم كون الجاعل مقومالها في حد نفسها فيتقدم عليها، تقدم الذاتي على ذي الذاتي مع قطع النظر عن الوجود فيلزم ان لا يمكن تصور ماهية مع الذهول عن تصور فاعلها وليس كذلك فانا قد نتصور كثيرا من الماهيات الحاصلة ولم نعلم انها بعد حاصلة الم لا فضلا عن حصول فاعلها وفي انهاهيات الحاصلة من في حد نفسها مفتقرة الى هي هي هي وهي في هذا الاعتبار ليست الاهي فلو كانت هي في حد نفسها مفتقرة الى الماهيم الملة لم يمكن اخذها من حيث الماهيم الخذا عن حيث الماهية من حيث الماهيم اخذها من حيث الماهيم اخذها من حيث الماهيم اخذها من حيث الماهيم اخذها من حيث الماهيم الماهية على المناهية الميمكن اخذها من حيث الماهية لم يمكن اخذها من حيث الماهية لم يمكن اخذها من حيث الماهية من حيث الماهية لم يمكن اخذها من حيث الماهية لميمكن اخذها من حيث الماهية لم يمكن اخذها من حيث الماهية لم يمكن اخذها من حيث الماهية لميمكن اخذها من حيث الميمكن اخذها من حيث الماهية لميمكن اخذه الميمكن اخ

والثاني: ان الماهيئة لوكانت في حدداتها مجمولة لكان مفهوم المجمول محمولاً عليها بالحمل الاولى الذاتي لا بالحمل المتعارف فقط.

والنائل : ان كل ماهية فهى تأبى عن كثرةالتشخصات ويمتنع اذيكونالتشخص من لوازمالماهية كالوجود فلو كانت مجمواة و كانت متعددةالحصول فيضمنافرادها فلا يخلو اما ان بتعددالجمل فيها اولا ،

ا ـــ لان الرالقامل : داط . آاق ــ لان

 <sup>-</sup> ذكراليستندالملانة وقده، جميع علدالادلة في الاستفار «العجلد الاول ط ١٢٨٦ ه في من ١٩٨٨» و
 رسالةالبناير م ١٣٨٤ ه في ص١٦٥ ، البشعرالسابهمن ١٥٤١٥٠ الى من ١٧٧

والا ول مستحيل اذلا تعدد في صرف الشيء بل هي لا واحدة ولا كثيرة فكيف يتكور جعلها في ذاتها .

واماالثاني، فايتها كانت مجمونة واحدة منسها او كلها بجعل واحد ففي الاول يلزم الترجيح من غير مرجح لان نسبتها الى الجسميع واحدة و في الثاني يلزم خلاف \_ المفروض اوالتناقض .

والخامس: ان تشخص الماهية ليس عين الماهية فهو بامر زايد عليها عارض لها و عندالقوم: ان الشيء مالم يتشخص لم يوجد. والمحققون منسهم على ان التشخص بنفس الوجود لان الطبيعة الكليئة نسبة جميع اشخاصها اليها واحدة ، فما لسم يتخصص بواحد منها لم يصدر عن العله فالمجعول بالذات اذن ليس نفس الماهيئة بل الشخص او هي مع حيثيئة التعين او الوجود او ما شنت فسمة فانفسخ الفرض.

لايقال: تشخصها كوجودها بنفسالفاعل لا بامر مأخوذ معها على وجهمن الوجوه لانا نقول: الماهيئة لما كانت مفهوما كليا يمكن ملاحظته من حيث ذاته مع قطع النظر عن الفاعل و غيره فهى مسنحيث ذاتها ان كانت موجودة لكانت واجبة بالذات والا لكانت موجوديتها بغير ذاتها عما كانت والتغيير اما بانضمام شئ اليها او بانضمامها الى شئ فاثر الجاعل اولا بالذات هو ذلك الشئ اوالانضمام.

لايقال: الجاعل صيئرها بحيث يكون مرتبطه بذاتها الى الفير ، بعد ان لم يكن كذلك بعديّة ذاتية .

الله والتغير لـ داط و نسخة آاق و لان: والتغير امابانشهام شيُّ اليها أو انضمامها ....

لانا نقول : فالمجمول هوالصيرورة فلم يكن هى بما هى كذلك والا لزم انقلاب الماهيئة و هو ممتنع بالذات .

## ظلُمات وهميئة يطردها انوار عقليئة

ان قدماء الفلسفة كأنهم لم يورثوا اخلافهم حجئة على صحة شئ من المذهبين ــ المعروفين عندالجمهور وهما جميما غير ما ذهبنا اليه من مجعولية سنسخالوجود . ومن المتأخرين من ابطل كون الوجود معلولا "بانه: لوكان تأثير العلة في الوجود وحدة لكان كل معلول لشئ معلولا الغيره من العللو كل علئة لشئ علة لجميم الاشياء واللازم ظاهر البطلان فكذا العلزوم .

بيانالملازمة : اذالوجود حقيقة واخدة فكانت علته صالحه لعليه كل وجود .

والجواب: ان الوجود وان كان حقيقه واحدة الا ان اعدادها متفاوتة بالتقدم والتأخر والحاجة والغنى والشدة والضعف. ولو كان للوجود ماهية كليئة لها افراد متماثلة لكان لهذا الاحتجاج وجه و قد علمت ان الوجود ليس له ماهيئة كليئة فضلا عن ان يكون نوعا او غيره ، نعم ينتزع منه امر مصدرى عام و هو ليس من حقيقة الوجود في شي بلوجه من وجوهها. فالوجود بما هو وجود من غير انضياف شي اليه يكون عائة ومعلولا والوجود العالى بذاته غير الوجود المعلولى لا بانضمام ضعيمة.

و ربسها استدل على كون الوجود غير صالح للمعلوليه وجوه من الدلائل تبتني على كون الوجود امرا اعتباريا و عارضا ذهنيا فلا يوصف بالذات بالحدوث والزوال والطريان كما هو شان الامور النسبيه بل الماهيه هى الموصوفة بهذه الصفات مشلاً يقال الانسان موجود و حادث او معدوم و زائل لا الوجود اذلا يرد عليه القسمة فكيف

۲\_ مراده من هذااليمش هوالخطيبالرازي

يمكن ان يجعل الوجود وحده هو المعلمول. ونحن بفضلالله و تأييده فككنا هذه ـ. العقدة و حائلنا مشكلات مباحث الوجود .

ومن الاحتجاجات للزاعبين ان اثر العله هي صيرورة الماهية موجوده كما هو ـ المشهور من المشائين ان مناط الحاجة الى الفاعل هو الامكان والامكان ليس الاكيفية نسبة وجود المحمولي او الرابطي الى الماهية فالمحتاج الى الجاعل ليس الاصيرورة ـ الماهئة موجودة .

والجواب ازالقول فى الامكان ارفع مما هوالمشهور و ما فهمه الجمهور و قد مر ان سبب الحاجة الى المائة نيس هو الامكان بل كون الشى تفسه متعلق الوجود بعيره ومن احتجاجات القائلين بمجعولية الماهيات ما ذكره صاحب الا شراق من ان لوجود لما كان من الا مور الا عتبارية فلا يتقدم المائة على معلولها الا بالماهية فجوه المعلول فل تجوه المعلول .

ويقرب منه ما ذكره بعضهم أنا نعلم بالضرورة الالاثـرالاول للجاعل ليسالا ـ الموجود المعلول ولا شك الاالموجود المعلول ليس الاالماهيئة لانالا تصاف بالوجود ونحوه من الا مورالا عتباريه و اجود من هذين ما ذكره استادناالشريف سيد اكابر المحققين اديمت فلاله ا «من أنه لماكان قوام نفس الماهـيئة مصحتح حمل الـوجود عليها و مصداقه في ظرف ، فاحدس أنها اذااستفنت بحسب قوامها عن الجاعل خرجت عن حدود الامكان و هو محال فهي فاقرة الى فاعلها من حيث قوامها و هي في ذاتها عن حدود الاسلام و يخرجها مبدعها ألى التقرر والا يس بجمل بسيط يتبعه الوجود على المؤلف. »

ا .. و هوالسبةالمحقق الداماد م ١٠٤٠ ، في القبسات و افق العبين و ساير تصانيفه م المحدد التي ادما سيسر م المعدد من العام المناف

٢- : كتاب القبسات ط ١٣١٢ م ق ص٦٥ ، ٧) ، في الاصل خرجت عن حدود بقعة الامكان .....

### مقاومــَة" عرشيـُّة-

ان مدارهذه الاحتجاجات على كون الوجود اعتباريا ذهني وقد اوضحنا ان "...
الوجودات الخاصة هى الحقايق العينية ، ثم ليس بين ماهية وماهية اخرى علاقة ارتباطيه اذا قطع النظر عن وجوديهما ومن المجب ان بعضا من القائلين بهذا المذهب لم يجعلوا ...
التشكيك فى الذاتيات بالاقدمية وغيرها ولم يعلموا ان بعض الجواهر اذا كان بحسب ماهية عله السعض لكان التشكيك عابدا فى جنس الجواهر وهل هذا الا تناقض فى المسذهب .

ثم بعد أن سلّمنا بالفرض أن أنوجود أمر اعتبارى فلا نسلم أن مصداق حمل الموجودية على ماهيئة أننا هو نفس تلك الماهية كما قالوه و أن كان بعد صدورها عن الجاعل حتى يتفرع عليه استغناؤها عن الجاعل ، كيف ولو كان الا مر كذلك لرم انقلاب الشيء عن الامكان الذاتي الى أنوجوب الداتي فأن الممكن أذا كان في ذاته مصداقا لصدق الموجوديّة عليه لكان الوجود ذاتيا لمه فلم يكن ممكنا بل واجبا ولا يجدى الفرق بين حمل الذاتي على شيء و حمل الوجود عليه ، بأن الذاتي للشيء ما يصدق عليه بلاملاحظة حيثية أخرى غير ذاته تقييديّة او تعليليّة و حمل الوجود يحتاج الى المراحظة حيثية أخرى على صدور الماهيّة عن جاعلها .

لانا تقول: صدورالماهيئة او ارتباطها بالعائة او غير ذلك اما ان يكون مأخوذا في المحكى عنه بالوجود و في المصداق لحمل الموجوديئة ام لا فان لم يسكن مأخوذا اعادالمحذور و هو الانقلاب وانكان مأخوذا فيكون الصادر عن الجاعل و اثره المترتب عليه اما المجموع واما تلك العبثية وعلى ائ التقديرين فلم يكن الصادر عن الجاعل نفس الماهيئة فقط بل شي آخر اما مركبا او بسيطة.

فليكن المسمى بالوجود هو تلك الحيثيَّة والاول يشبه ان يكون مذهب المشائين

و قد علمت ما هو نصيبنا من فيض الرحمه في هذا الباب.

واعجب من ذلك ان بعض اجائة الفضلاء مع شدة مبالفته فى ان الماهية اثر الجاعل دون الوجود قال فى بعض تعاليقه: انحقيقة الواجب عندهم هو الوجب ود البحت القائم بذاته المعرى فى ذاته عن جميع القيود والاعتبارات فهو اذن موجود بذاته متشخص بذاته عالم بذاته اعنى! بذلك ان مصداق الحمل فى جميع صفاته هو يتته البسيطة التى لا تكثر فيها بوجه من الوجوه و كون غيره موجودا انه معروض لحصة من الوجود المطلق بسبب غيره بمعنى ان الفاعل بجعله بحيث لو لاحظه العقل انتزع منه الوجود فهو بسبب الفاعل بهذه الحيثة لا بذاته بخلاف الاول.

ثم قال: و هذاالمعنى العام انعشرك فيه من المعقولات التانية وهو ليس عينا لشى منها حقيقة نعم مصداق حمله على الواجب ذاته بذاته كما مر و مصداق حمله على الممكن ذاته من حيث هو مجعول الغير فالمحبول في الجميع زايد بحسب الخمن الا الآ ان الا الم الذي هو مبدء انتزاع المحبول في الممكن ذاته من حيثيته مكتبة من الفاعل و في الواجب ذاته بذاته انتهى " و هذا صريح منه في ان اثر الفاعل امر وراء نفى الماهية . ١

الأشراق|لخــامس:

في بعض احكامالعلل الاثربع .

هـدانة":

ان من الاشياء ما له جميع هذه الاسباب كالانسان و منه ما ليس لـــه الاالفاعل والغاية ، كالمقول الفعالة- و مثل هذه بكون صورتها ذاتها .

<sup>1-</sup> مراده من بعض الاجلة.... هو المحتق الدوائي في حواشيه على التجريد

والعلوم الباحث عنها يسمَّى' علوم|المسفارقات وما يجتمع فيه جمسيع|الا ُسباب امكن ان يكون عليه برهانان لمئيان من علمين مختلفين اعلىٰ و اسفكل .

فالطبيعي يعطى برهانا لمَّيا في نشابه الحركة الاولى ا مثلاً مادامت المادة والصورة موجودتين وهما من العلل المقارنة .

والفيلسوف يعطى البرهان اللمتى الدائم مطلقا من العلل المفارقة و هى الفاعسل والغاية وما لم يكن لسه والغاية وما يجتمع فيه الا مساب يكون علتة قوامه غير علتة وجوده ، وما لم يكن لسه الا الفاعل والغايه كان ما هو و لم هو فيه شيئاً واحداً والمراد من علتة القوام هو السبب المفارق كما او مأثا اليه .

# توحيد" عرشي"

ثم أنك اذا تأملت فى الاسباب القريبة لشى واحد وجدتها كأنتها شى واحد موجة من حد تقصان له الى حد كمال فان النجار بالفسمل ليس ذات شخص انسانى كيف كان ، بل مع تهيئته بالاكة والوقت والمكان و غيرها وليس فى الخشب ايضا باى وجه كان استعداد قبول النتجر بل مقارنته بيدالنتجار كانتها شى واحد متحرك فى الاوضاع .

ثم الكل تجرّ من الفاعل وانفعال من القابل صورة خاصة متشمله في الاستحالات والتشكثلات و لها غاية قريبة موصلة بهاوهكذا التصلت الاستحالات و تواردت الصور على الانفعالات حتى انتهت الى صورة اخيرة هي غاية بوجه و صورة بوجه آخر والغاية ايضا فاعل من جهة و عرض من جهة و عرض من جهه و عله عاليه من جهه ".

#### تصويب "

ومن هيهنا يعلم وجه صحة ما ذهبت اليه القدماء من اثبات الشئوق للهيولي' الى ا صورتها وان استبعده الشيخ في الشتماء غابة الا ستبعاد واستدل على بطلانه بوجه تفصيلي مشروح ثم اثبت العشق لها في رساله و نحن قد اوردنا كلاما مبسوطا في دفع ما ذكره في الاسفار ٢ وعملنا في بيانه رسالة منفردة .

# ِذِكْر "تنبيهي "

حكم الشيخ الرئيس " فى مباحث العلقة من الهيئات الشفا: بان العلة الفاعلة لا يجب ان تفعل ما يشابهها. و مثل ذلك بالنار فانها تسود و بالحركة فانها تسخن ثم حكم فى رسالة العشق ": بان كل منفسعل ينفعل عن فاعله بتوسّط مثال واقع من الفاعل فيسه . و مثل ذلك بامثلة اخرى ".

و اجساب عن النئقض: بان الشمس "تسخن وتسود من غير أن يكون السخونة والسواد مثالها بأن كلامنا في المؤثر القريب المباشر ولا شبهة في أن هذين الحكمين منه متناقضان وما ذكره لايفي بدفع التشاقض لان الفاعل في امثلة ما ذكسره في الشفاء قريب مباشر للفعل.

<sup>1</sup> \_ أوائل طبيعيات الشفاء ص ٢٥٠٢٤

٦- و ند دكر المصنف العلامة بحث شوق الهيولي المصورة في موضعين من الاسفار «الاسفارالاربعة طالحة و كالمحتلفة الله المحتلفة الإلامية المحتلفة الله المحتلفة الله المحتلفة المح

إليبات الشفاء طبح ١٣٠٥ م ق ص ٢٧٥ ، نفول: أنه ليس الغايل كل ما الحاد وجودا الحاد مثل نفسه.
 إسارت المشفق ليست عشيدنا و بالجنبطة كلمات الشيخ في امتال هذه المسائل مضطرية .

والحرق ان الفساعل يسؤثر بسوجوده في وجودالمسملول والوجودات من جهة حقيقتها الوجودية متماثلة متفاوته في الكمال والنقص ، وانما اختلفت من جهة تعيناتها الكليئة مسمئاة بالساهيات عندالحكماء والاعيان النابته عند طائفه [الصوفية] وهذا كمراتب العدد فائها كلها متماثلة اذ ليست الا وحدات متكرارة ، وهي ايضا متخالفة المعاني النوعية اذ لكل مرتبه منها خواص و لوازم عجيبه غير مالغيرها.

#### الاشراق|لسانس:

في شيٌّ منالعرشيئات الاُّلهاميَّة في احوال هذهالعلل . و هي سبعة" :

الا ول: ان المبدء الفاعل بالفياس الى الماهيئة السوجودة المعلولة فاعل وبالنسبة الى انفس الوجودة المعلولة فاعل وبالنسبة الى انفس الوجود الفايض عليها منه مقوم م لا فاعل ، لان هذا الوجود غير مباين له و اما بالقياس الى نفس تلك الماهيئة بما «هي هي» فلا يكون له سببيه ولا تقويم اصلا كما علت .

ولهذا قيل: الاعيان الثابتة ماششت رائحة الوجود. «ان هي الا اسماء "سمئيتموها اتتم و آباؤ كثم ما انزل الله بها من سلطان ا».

الثانى: ان الصكورة فى كل شى تسام حقيقته ، سواء كانت مجر دة عن السادة او مقترنة وانما حاجتها الى المادة ليست لذاتها ولالوجودها و شخصيتها الذاتية بل لما يعرض لها من اللواحق اللازمة لشخصيتها من الكم والكيف و غيرهما فالسرير ، سرير بهيئته لا بمادته والعرش ، عرش بصورته لا بمادته .

الثاك : اذالماد م للشي مادة له بما هي مبهمه لا بما هي معينة والا لكانت

<sup>11</sup> في سورة 10 أنة 19: العادلونني في اسباء سبيتموها التم و آيالكم د ما لزن)ك بها من سلطان سورة 11: آية 10: ما تعيدون من دولة الا اسماءالسميتموها التي و آنالكم ما الزل)ك بها من سلطان -سورة 27: آب 27: ال في الا السماء سميتموها التم وآنالكم ما الزلاللة يها من سلطان

صورة لامادة فصادة السرير انما هو حامل امكانه واستعداده لا بما هي صورة خشيئة بل بماله قوةقبول اشياء كثيرة، منهاالسرير، فالقوتة منشاؤها النقض والقصور.

ثم مادة الخشب انماهى مادة له بمافيه امكان الخشبيئة لابما فيه فعليئة صور العناصر وهكذا الى ان ينتهى الى الهيولى الا ولى او القواة المحضة التى ليست فيها جهة فعليئة اصلا الا قوة كل شئ ولهذا يقبل الاشياء كلها على التدريج فيتحد بكل صورة شيئا بعد شئ كما اتتحد المقل بكل صورة دفعة اما البرهان على ان العقل جميع الموجودات التى دونه فستعلم في مباحث النفس و قد اومانا اليه ايضا و اما على ان الهيولى " يتتحد بما يتصور به فلكونها قوة كل شئ نيس فيها جهة فعلية اصلا والا لكانت مركبه من صورة و مادة اخرى " فيتسلسل الا مر لا الى انهاية ، او ينتهى الى " قواة محضة و كل قواة فالتركيب بينه و بين الصورة اتحادى لا انتسابى اذ لو كانتا موجودتين متفايرتين في الخارج لم يكن احديهما قوة والا "خرى" فعلا" بل كلتاهما يكونان فعليتين هذا خلف .

واذا علم هذا فىالتركيبالا ول فعليه قياس التركيب الثانوى لما ذكرنا ان جهة الماديثة هىالقوة والاستعداد لاالحصول والفعلية .

اولا ترى اذالا جسام الفلكيئة لا يحصل منها شئ آخر لتمامية صورها و عدم كونها مخصريّة .

الرابع: قد علم مما ذكرناه ان صورالعناصر غيرداخلة في حقيقة المركب العنصرى الطبيعي كالمواليد التكلائة على ما هوالمشهور بل هي من شرايط وجودها وبقائها فهي موجودة و ليست مخلوعة كما زعمه بعضهم و حكى الشيخ ان هذا المذهب احدث في زمانه و ذلك لشواهد التحليلات على بقاء تلك الصور والتركيب الا تتحادى بين المادة والصور لا يوجب زوالها كما زعمه بعض المدققين أ.

۱ـ و حوالــِدالــنه صفرالدين الشيرازي المعروفيسيدالعدقةين و قد نقل العصنف كلامه في مباحث الجواهر والاعراض منالاسفارالاربعة ۱۲۸۲ ه في ص۱۹۵۵الي ۱۹۱

الخامس: ان الصور النوعية جواهر عند اتباع المعلم الا ول و اعراض عند اتباع الرواقيين و عندنا هي عين الوجود الخاصة والوجود ليس بجوهر ولا عرض فهي ليست في هويتًا تهاجو اهر آولا اعراضا وانبا جوهرية كل منها بجوهريتة ماهية النوع المتقوام بها في الخارج و ستطلع على برهانه في مباحث الماهية .

السادس: انا قد وضعنا قاعدة لا ستعلام كون الجزء الصورى للمركب جوهرا او عرصا و هي قاعدة شريفه بها يستعلم ايضا ان المركب طبيسعى او صناعى اثبتناها في كتاب «الاسفار» من اراد الوقوف عليها فليشراجع اليها ١.

السابع: ان الا مكان اى الا ستعدادى المذكور فى تعريف الهيولى انتها جوهر مستعد للسابع: ان الا مكان اى الا ستعداد المتأخرة عن وجود المستعد والمستعد له ، الموجودة فى العقل بعد تعقل الطرفين بل العراد منه منشأ هذه الاضافة و هو كون ــ الشي بعيد يكون له امكان قبول الا شياء و هكذا الحال فى اكثر الفصول التى يعبر عنها بلوازمها الذاتية الا ضافية كالحساس والناطق والرطب واليابس و غيرها من القوى التي يشبر عنها بافاعيلها و انعمالاتها .

فعلم ان تعريفات القوى بأفاعيلها و انفعالاتهاالذاتية تعريفات حديثة ماخوذة من مبادى الفصول الذاتيئة ، وكذا تعريف الجسم بالجوهر القابل للا بعاد كما هو مذكور في الائشارات حد" لا رسم .

ولا يرد عليه اير ادالا مام الرازى بان القابليّة من باب المضافلا لما ذكره «المحقق المطوّسي» في جوابه: ان الغصل هو القابل لا القابليّة ، اذ لا فرق بينهما في كونهما من باب المضاف اذا كان المراد نفس المعنى الا ضافى بل لا أن المراد منه: ما من شأنه ان يكون قابلاً او يتصف بالقابليّة ، كما مرّ .

إن و قد تعرضالمصنفالعلامة الهذااليجك فيالجواهر والأعراض مفصلاً. و. فيالامورالعامة على تحرب الاحتصار ، الجواهر والامراض ط1472 ه.ق.ص 115 150

#### الاشراق السابع:

فى الائمكان والوجوب والقو "قوالفعل و فى اثبات الطبيعة فى كل متحرك و فى سبب الموت الطبيعى ، و فى الاشارة الى احدوث هذا السعائم و ماهيئة السدانيا والا تخسرة

الا مكان معناه سلب ضرورة الوجود والعدم عن الماهيئة و هو صفة عقليت لا يوصف بها مالا مادئة له في الخارج ولا في نفس الا مر فالمبد عات انما لها في نفس الا مر الوجود والوجوب و هي ممكنه بحسب اعتبار ماهيتها من حيث هي هي معقطم. النظر عن استنادها الى جاعلها التام و عدم اعتبار الشئ لا يوجب اعتبار عدمه، فهي ممكنه لا في نفس الا مر بل في مرتبة من مراتبها ولا محذور فيه ، اذالا مكان مفهوم عدمي و عدم الشئ في نعو من نفس الا مر لا يوجب عدمه في نفس الا مر فالمبدعات ضرورية الوجود في الواقع ممكنة الوجود في بعض الا عتبارات .

ونسبة الامكان الىالوجوب نسبةالنَّقص الىالكمال و لذا يجامعه .

واما امكان الحادث فهو قبل وجودالحادث اذ كل كائن فانه قبل كونه ممكن ــ الوجودلاواجب ولامعتنع، فلا بستد نه من مادة اوموضوع او متعلق به يحمل امكانه .
و هذاالامكان ليس مجر "د ممكنية الشي " بل ما به يصير ممكن الوجود، ولهذا يتفاوت قربا و "بعدا فالقريب استعداد والبعيد قو"ة .

والقوة قد يقال لمبده التغيير أ فى آخر من حيث هو آخر سواء كان فعسلا او انفعالا و يقال لما به يجوز أن يصدر عن الشيء فعل أو انفعال و أن لا يصدر و هى ــ القو"ة التي يقابل الفعل، و يقال لما به يكون الشيء غير متأثر عن مقاوم ويقابله الضعف

ثم ً قو "ةالمنفط قد تكون مأهيئة نحو القبول دون الحفظ ، كما في الماه و في ــ الشَّمة قوة عليهما جبيعا و قد يكون قوة على واحد او امور محدودة .

وفى الهيسولى الا ولى اقوة الجميسع اذ لا صورة لها ولكن يقوى بتوسط شئ على اشي . على اشي .

و قو"ة الفاعل قد يكون محدودة" نحو امر واحد كالنار على الاحراق وقد يكون على امور كثيرة كقو"ة المختار على ا ما بختار ، و قو"ة البارى على الكل.".

والقواة الفعليّة المحدودة اذالاتّت القواة المنفعلة وجبالفعل والقوه الفعلية قد تسمى قدره و هى اذا كانت مع شعور و مشية و قد يظن انها ليست قسدرة الا ، لما من شأنه الطرفان العمل والترك (واما الفاعل الدائم فالمشكلة مون لا يسمونه قادرا .

والحق خلافه فمن فعل بمشيئة يصدق عليه أنه «لو لم يشأ لم يفعل» سواءاتثقق عدم المشيئة اواستحال و صدق الشرعيه لا يتوقف على صدق طرفيها .

والقو قالفعليّة قد يكون مبدءالوجود وقد يكون مبدءالحوكة والالهيّون يَعنون بالفاعل مبدءالوجود و مفيده والطبيعيّون يعنون به مبدءالتحريك كما موء والا حقّ باسمالفاعل من يطر دالعدم بالكليّة عنالشيء من غير شوب نقص و شراية.

واعلم اذالحركة لا بدُّلها من قابل و فاعل ولا يجــوز ان يكونا واحـــدا لا'ن'

١- في بعض النسخ المخطوطة : لما من شأنبه الطرفين الفعل والترك .

٧- والقائل: هوالشيخ و سايرالحكماء من اقيامه لإنالقدرة والارادة والاختيسار في الانسان و سائر...
 الحيوانات ليست مستقلة والانسان فاعل بالنسخيربالنسبة الى افعاله و آلساره .

احدهما مكمثل مفيد والا خر مستكميل مستفيد ، فكل جسم متحرك ، فله محرك غيره ولو كان الجسم بما هو متحركا لم يسكن البتة و لكانت الا جسام كلها متحر كا دائما.

فالمحراك لا يُحراك نفسه بل لشئ لم يكن في نفسه متحركا فيكون حسركته بالقواة والحار كيف يسخن نفسه بل لشئ يكونالسخونة فيه بالقواة.

فكل" متحر"ك يحتاج الى ما يخرجه من القوة الى الفعل وهذا الخروج هو الحركة والحركة المروجة المركة المروجة المركة المركة المروجة المروجة

ومن هيهنا ظهر بالبرهان ان كل جسم مركب من الهيولي والصورة لان كل جسم بما هو جسم امر بالفعل و بما هو قابل للحركة امر بالقو"ة وهما متقابلان فهناك كثرة.

## حكمة" عرشيئة

فحقيقة الهيولى هي الا ستمداد والمحدوث فلها في كل آن من الا آنات المفروضة صورة بعد صورة 'اخرى' و لتشابه الصور في الجبم البسيط ظئن ان فيه صورة واحدة باقية على حد واحد و ليست كذلك بل هي صور متتالية على نعت الا تصال لا بان يكون متفاصلة متجاورة حتى يلزم تركب الزمان والمسافة من غير المنقسمات و الى اذلك اشير بقوله تعالى ا: «وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مرا السحاب ».

## حكمة عَرشيَّة "

فالحركة لمثًا كانت وجودها على سبيلاالتئجدد والا تقسضاء ، فيجب ان يكون علسها ايضًا غير قارة والا لم ينعدم اجزاءالحركة فلم يكنالحركة ، حركة .

ثم ً الالفاعل المباشر للحركة لا يكون عقلاً محضاً لعدم تغيرُه ولا نفساً منحيث

ا ـ سورة النمل ، آبة . ٩ .

ذاتهاالعقلية بل من حيث كونها فى الجسم فيكون طبيعة اذالا عراض تابعة والجسم بما هو جسم قابل .

فالجوهرالصورى المسمّى بالطبيعة من جهة كولها مبدهالحركة عندنا امرسيّال ولو لم يكن امراً سيّالاً متجددالذات لم يشمكن صدور الحركة عنها لاستحالة صدور المنفيّر عن الثابت .

واما ما ذكروه من لحوق التغير بها فى الخارج من تجدد احوال قرب و بمد من غاية المسافة و مبدئها فغير مجد ؛ اذمبد، هذه الاعوال فى الحركات الفير الاراديئة الماالطبيعة والقاسر و ينتهى الى الطبيعة ايضا و تجدد ما هى مبدء له يوجب تجدادها ولا يكفى فى استناد المتجداد الى الثابت فرض سلسلتين يكون الثابت مم كل

ود يمنعى على المنتبعة المنتبعة على الداب عرض مستمين يمنون المجرة من احديهما علة المجرة من الانتخرى! و بالمكس فان الكلام عايد الى الحوقهما معا من اين حصلا بعد ما كان الاعمل ثابتا والاعراض ايئا ما كانت فهى تابعة.

بل الحق ان الطبيعة بذاتها امر" سيئال انما نشأت وجودها بين مادّة شأنها القوّة والزوال و فاعل محض شأنه الا فاضة فلا يزال ينبعث من الفاعل امر و ينعدم في القابل ثم ً يجبرها بايراد البدل و هكذا على الاتصال فذلك الا مر هو الطبيعة .

واماالحركة فهى تفسالخروج من القوة الى الفعل واماالخارج منهااليه فهى المادة والطبيعة ما به يخرج فالتركيب بينهما اتحادى و اماالمخرج فهو جوهر آخر مملكى او كلكى.

# حكمة عَرشيَّة "

وايضا الطبيعة اذا وجدت في الجم فليست تفيد الحركة فيه لا تمها لــو كانت

القائل جمهورالحكماء ومنهم الشيخ في الشفاء وغيره في غيره .

كذلك لكان لها فعل من دون الجسم اذالا يجادينا خرعن الوجود، والا ستغناء عن الشئ في الايجاد لا ينفك عن الا ستغناء عنه في الوجود ، فاذن يستتبع وجودها وجود الحركة في الجسم من عند ممفيد العشور كما يتبع وجود ساير الا عراض وجودها .

وقد يوجد مبده "اعلى من الطبيعة فى الجسم يتبع وجوده وجود قوى يصدرمنها افعال و ذلك العبده مهوانت فسبت القوى اليها كسما نسبت الا شكال والا الوان والكيفيات الملموسة الى الطبيعة ولو كانت مثل هذه فعل النفس "نسبت اليها كما نسبت الى الطبيعة ، فيقال : شكل نفسانى و لون نفسانى . كما "يسقال : شكل طبيعى و لون طبيعى .

فعثلم من هذا: اذالمادة يستعد لوجود هذهالا شياء كاتها فيها لكن بعضها قبل بعض بالطبع. فالمنتقدم على جميع هذهالعفات يسمى طبيعة والمنتقدم على القسوى يسمى نفسا والفرق بين القبيلتين كالفرق بين الحركة التوسطية والقطعية وكذالات السيئال والزمان المتصل والنقطة والخط فاحسن تدبره.

## حكمة عَرشيَّة "

فالطبيعة قابلة للاشتداد والتضمف و لو لم يكن من شأن صور العناصر الاشتداد والتضمف والتضاف و لوجدا لها حد جامع و مرتبة مشتركة هى اخيرة مسراتب الشدة لبعضها و اولى مراتب الضمف لبعض آخر او بالمكس كالبشخار بين الهواء والماء عند تكاثف الهكواء او تلطئف الماء لسزم خلو المادئة عن صور العناصر كلتها في زمان وهو معتنام.

<sup>1-</sup> في بمضالتسخ و منها تسخة : داط ، ولم يوجد لها حد جامع .... الخ

المشهدالاول AY

فالماء اذااستحال هواء" بلغ في لطافته الى ا درجة هي آخر درجات الماء في اللطافة و اوال درجات الهواء في الكثافة و مثل هذه الواسطة توجد بين المسركبات ايضا كالمرجان بين الجماد والنئبات والو قنواق بين النسبات والحيوان والقر كرمة بين الحيوان والا نسان .

# ِ انارة " كَشفيكة"

قد اشرنا الى ان مباشر الحركة الجسمانية طبيعة ، ففى الحركات الإنتقالية - الا وادية تفعل النفس حركه الا تنقال باستخدام الطبيعة واما فى الحركات النفسانية فهى تعملها بذاتها لا بتوسط الطبيعة الا ان مخالطتها مع الطبيعة مما يصلح لها عروض التجدد فتجد عدها من جهة الطبيعة لا من جهة ما فوقها .

## بحث تحصيلي كشفي ا

ولمائك تقول حسبا نظرت في كلام بعض الحكماء: لواستحالت الطبيعة محر كة للاعضاء خلاف ما توجبه ذاتها طاعة للنفس لما حدث اعباء عند تكليف النفس ايئاها ولما تجاذب مقتضى النئفس و مقتضى الطبيعة عند الرعشة .

فاعلم انالطبيعة التي هي قُوَّة من قوى النفس و يفعل بتوسطها النفس بعضـ الا فاعلم على الطبيعة الموجودة في بسايطالعناصر و مركباتها فان تسخيرالنفس لاحديهما ذاتي لا تما قوة منبعثة منها في مقام المباشرة للجسم و للا خسرى "قسرى" فالطبيعة التي يستعملها النفس في حركة الا تقال اولا و بالذات غير متعصية للنفس، اذ هي من جنود النفس في متحدة الذات معها .

۱ ـ في يعض النسخ ؛ يحب و تحصيل كشفي

بمعنى: ان النفس نازلة اليها متحققة بها فى مرتبتها و اماالا تحسرى فهى التنى يستعملها ثانيا بتوسئط الا ولى وانما يقع بسبها الاعياء اوالرعشة لا بها جزء البدن بما هو مركب من الطبايع لا بما هو مادة للنفس و قد علمت الفرق بين الاعتبارين والبدن، بدن بالاعتبار اللاوال و نفسية التقس ايضا من جهة كونها مقومة له مدبرة الا فلهذا حكمنا بان التركيب بينهما اتحادى .

و بعض القائلين بهذا التركيب لما لم يحصله الفرق بين هذه الاعتبارات واهملوها التجاؤا الى نفى تجرد النفس و خلم صور الاستقسات في المركب ١ .

### تَفريع\*

فالمادية التي يتصرف فيهاالنفس ليست هذاالجسم الثقيل الذي يقعلها بهالاعياء بل هي الله طيفة المعتدلة النورية و هو البدن الاصلى ، و هذا غلاف و قشره ، ولا يوجب لهاالاعياء والراعثه لانه مناسب لجوهرالنفس فليكن هذا عندك من المستبين صحيحته .

# حكمة عُرشيَّة \*

وامنًا سبب الموت الطبيعي فليس كما قالته اقوام جالينوس و سايسر الاعلباء \_ الطبيعيين في بيانه من: ان عروضه لاستيلاء الحرارة على رطوبات البدن تفتفنيها ثم عنى بفنائها ، و لهذا قالوا: ما هو سبب الحيوة هو سبب الموت.

و عائلوه ایضاً بوجوه اخری مقدوحة مدخولیة مثل تناهی قوی الجیم و هو صحیح لو کان بالا ستقلال و امنا اذا کان بامداد علوی فلا و مثل حکایات نجومیئة الموامل مرالسدالسند میر معرالشیرازی وندنقل کلامه و تنمیسل مرامه فی الاسفار البوامر والامرام میلادا الی ۱۹۹۲ لیست عداالعسرالفیلید النقیل اللی ۱۹۹۰ و الامرام میلادا الی ۱۹۹۲

اكثرها مجازفات لا توقيع ُظنًّا فضلا ً عن يقين .

فنقول: سبب الموت و حكمته هي حركات النفوس نحو الكمال، اذ لها في الطبيعة غايات كما برهن عليه وكل ذي غاية في حركاته اذا بلغ غايته وقف عن الحركة و اخذ في حركه " اخرى! اذ بقي له نقصان ينجبر بالحركة! الى اذ ينقلب فملا محضا و عقلا صرفا كما في قوله تعالى: «و ينقلب الى! اهله "مسرورا».

فكل تمطل و وقوف عن الحركة في ذوات النفوس بما هي ذوات النفوس بواسطة انتقالها الى نشأة "اخرى" فسمى له في عالم هذه الحركة موتا و في عالم آخر و لادة و حيوة "اخروية".

فالانسان مثلاً الثما يعرض له الموت الطبيعي لتوجه نفسه في مراتب الاستكمال وتحو الانسالي مثلاً التما يعرض له الموت الطبيعي لتوجه نفسه في مراتب الاستكمال وتحو الانهاري الله في قوله تعالى! : «يا إيضا الانسان الله كاد ح م الى ربك كد حا خملاقيه فاذا ارتحلت من هذه النشأة الى نشأة الخرى حتى صارت نفسه بالفسعل و بطلت عنها القوة الاستعدادية امسكت عن تحريك البدن فيعرض الموت للبدن فهسذا معنى الموت الطبيعي للانسان و مبناه استقلال النفس بحيوتها الذاتية و ترك استعمالها الاكت البدئية على التدريج حتى ينفرد بذاتها و يخلم البدن بالكلاية لمسيرورتها امرا بالفعل و هذه الفعلية لاينافي الشتقاوة الا خروية اذ ربما يصير شيطانا بالفسعل او على شاكلة ما غلبت عليه صفاته الردية .

إلى منص النسخ المنطوطة عندنا : أن يقى لنه نقصان يتجير بالحركة والا فيتقلب قعلا محضا وعقلا صرفا ، لايتفى أن مافي لهتن اصلح كما هوالواضع للعارف باساليب كلام المحصنف «قده»

٣- سمى له في عالم .... داط ٢- في مراتب استكمالاته .... داط

<sup>)،</sup> قييمضالنسخ : الى جهة المبدء الاحرى! ، ولايخفي ما فيه ،

هـ سورة الانشقاق ، آية ٧

## تنبیه° ِ انعکاسی

ثم "ما ذكروه في الوجه الاول ان سبب الحيوة هو بعينه سبب الموت فالا "مر فيه عندنا على عكس ما تغييلوه لان الحرارة فعلها الا "ول في الاجسام النباتية والحيوانية تحليل الرطوبات و تقليلها و صرفها في وجوه الحكركات والا "ستحالات فكلما تحليلت مادة الحيوان واننبات اعد "ها الله تعالى" بانضياف مادة "اخرى" لها من جهة القوة والمفاذية بحرارة جديدة تفعل فعل "الحسيوة اقوى من الا "ولى " لا "جل زياده " المادة " المادة وهكذا الى ان استكملت القوة النفسانية التي هي مستخدمة هذه القوة ابافاعيلها واستفنت عن اصل تلك المادة الما بماده " الخرى اكالتفس النباتية من غيسر تناسخ او بذات متهمهما و متبقيها كما في النفس الا نسانية واما ساير النفوس الحيوانية فقيها سبر " آخس .

## تكفريع نسوري

فالحَسَركة بمنزلة شخص روحه الطبيعة كما ان الزمان بمنــزله شخص روحه ــ الدّهر والطبيعة بالنسبة الى النفس كالشعاع من الشمس يتشخص بتشخصها .

# تذكيرة"

الفاعل المباشر لجميع الحركات الجسمانيّة هى الطبيعة اما فاعل الحركة الطبيعيّة-فليس فيه كلام واما القسرية- ففاعلها طبيعة- مقسورة مجسبورة و اما الارادية ففاعلها طبيعة- مجبولة مطبعة للنفس لا عاصية-.

ا ـ هده القوى بافاعیلها .... دهط ـ سهاق

الهشهدالاول ۱ ۹

#### حكمة قر آنيَّة

للنفس في افاعيلها في هذاالعالم طبيحتان مقهورتان تخدم احديها لها طرعا والا خرى كرهاكطاعة طبايع السهاء والا ولا البارى جل اسمه في اتيانها له كما قال الله تعالى : «ائتيا طوعا او كرها ا » فان طاعة السماويات و اتيانها له في حركاتها للدورية الشوقيئة من جهه تحريكات الملائكة العقلية والنفسية اياها فطرية من غير ممانعة طبيعة الخرى يخالفها او قسر قاسر يمانعها و تلك بخلاف حركات للا وضيات في انقلاباتها النفسانية و غيرها فانها تخالف مقتصى طبايمها الاسطقية ، واما قوله تعالى : «قالتا آتينا طائمين " » فانها بعد حصول الا سماويات قابلة لا نوار المعرفة والا شمدادات وقبول المعرفة والا شمداء .

اماالطبيعة التى تخدم النفس طوعاً فهى ما ينبعث من ذاتها و تفعل بهاالافاعيل الطبيعية الداخلية كالجذب والدفع والامساك والاحالة والهسضم والتنمية والتوليد وغسم ها ٢.

واماالتي تخدمها كرها فهي التي يتركب منها اعضاؤه ، و تفعل بها الا فاعيل ... الخارجية كالمشي والكتابة والصلوة والكف والطواف و غيرها . .

والا ولي القية معالنفس في النشأة الباقية و فيها سر المعاد الجسماني .

#### حكمة" مشرقيَّة

قد تُبَت الالطبيعة امر متجدًاد سيئال و معلوم انها مقوامة للاجسام الطّبيعة

والاعراض تنبعها فيالوجود .

فموضوع العلم الطبيعى نفس الحركات او المتحر كات بما هى متحركات لا بما هى البعد المبيعى البعد المبيعة في المبتد في المبيعة المبيعة المبيعة من حيث كونها حسيه واعراضها ، واقعه في الاستحالة والانقلاب والسيلان فهي لم يزل و لايزال في العدوث والتجديد .

فمن عكم هذا عكم حدوث العالم و هذا بالحقيقة معنى كلام علماء المسلكة : عالم الاجساد الايخلو عن الحوادث و مالا يخلو عن الحوادث فهسو حادث ، فالعالم حادث ، فكائما هذا شأنه فهو من الدنيا .

# حكمة قرآنية

لما كانالعالم الجسماني بشخصيئته تدريجيئة الوجود و كل مسدريجي الوجود فزمان حدوثه بعينه زمان بقائه فهذاالعالم زمان حدوثه و بقائه واحد.

فعلى هذا لا اشكال فى مفاد فوله تعالى! : «خلتى السعاوات والا وض فى ستئة النام؟» اذالمراد منها ستئة آلاف سكنة و هى منزمن خلقة آدم الى! نزول القرآن لان «كل يوم عند ربّك كالف سنة معا تعد وقد حققنا ذلك فى تفسيسر سورة الحديد .

#### تتكمية

امكان آخر و كذلك الى مالا نهاية و هذاالا مكان الذي ينعدم معالفعل فله سبب .

فاخطأ من قال : اذالقو "ة متقد مة على الفعل في العالم . من القائلين بالتسه : كان

قبلالعالم خلاء غير متناه او ظلمة اوهاوية ، و هم فرق حكيت في الشفاء مذاهبهم ١ .

وسبب الأمكان لا محالة يكون حادثا فيسبقه امكان آخر سبقا زمانيا و هكذا فامكان وجود الصغورة صفة موجودة في هيولاها اذا عقلت تلك الصفة عقلت انهاامكان وجوده الصورة ، و هذا كسعة الحوض فانها صفة للحوض فاذا عقلناها و احضرنا معها قدر ما يسع من الماء كان امكان امر .

فانفسخت شبهة من قال: الالموجود كيف يكون مضافة الى المعدوم. وال قيل: الدالسعة معنى وجودى والا مكان معنى عدمى كيف يكون الفمل قو " ق ا قلنا ؟: فسوة بالقياس الى ما يسعه و هو عدمى و فعل بالقياس الى وجودها ولو كانت بالقسياس الى الوجود مطلقا لكانت قوة محضة كالهيولى الا ولى و هى معنى عدمى لا "تها قوة بالا طلاق الا اتها لا يكون معراة عن الصنور كلها.

فعلم اذالقو"ة ليست متقد"مة على الفعل مطلقا فانها لا يقوم بذاتها بل يحتاج الى ا جوهر يقوم فيه و ذلك الجوهر يجب اذ بكون بالفعل حتى يستعد " لشى و فاذالليس . المطلق غير قابل لشي .

ثم البرهان قائم على وجود امور لا يكون بالقواة كالبارى و ضرب من الملائكه، و قد علمت ايضا ان القواة يحتاج الى فعل و ان مخرج القوة الى الفسط لا بدّ و ان ينتهى الى موجود بالفعل غير مُحدَّث على ان الفعل يتصور بذاته والقوة يتصور من جهة ما بالفعل كما فيل في الاتيجاب والسلب .

العلم الناشيخ قد ذكر مقاهباناس في عقدالمسئلة مشروحاتان شئت فارجع كتاب الهيابالشفاء
 الطبعةالحجرية ١٣٠٥ ه في ص١٤٧٤ الى١٧٧ تابالشيخ ، اطابالله تراه اول من سطالتول في مقدالمسئلة
 في القورة الاسلامية
 علنا هو توز ... حكلا وجدنا من اكترائلسخ القرالمطبوعة .

وايضا الفعل كمال والقوءة نقص والكمال قبلالنقص و ايضا الفعل خير" والقوة لا يخلو من شرّد .

فقد بان اذالفعل اقدم منالقوة سبقاً بالعليَّة والطبع والشرف والزُّمان .

## حِكمة مشرقيَّة

واما امكان وجودالنفسالحادتة فليس كما ذكرهالقسوم من: ان بعض الائشياء امكان وجوده بأن يكون مع المادة لا فيها كالنفس الانسانية فانها لمئا كانت حادثة لا بدو ان يتقدّمها امكان ومادة حاملة لائمكانها لالوجودها فائها غير موجودة في المادة بل مم المادة.

قالوا: فعلم ان امكان الوجود له معنيان: منها ما يكون في مادّة يتقوم بهـــا ــ الموجود او هذا ليس للنفس و منهما ما يكون في مادة يُسترجَّح بها احدالطرفين وهذا للنفس لتجرئدها.

والذى ذكروه غير موجه فاذالا مكان له معنى واحسد نسبته الى الوجود كما قرَّروه نسبة النقص الى الكمال ، فلا يجوز ان يكون للامكان معنسيان ولا ان يكون امكان الشئ امكانا لوجود شئ آخر .

بل الحق ان الاعمكان لامر يتحصل في المادة من الصور والاعراض لكن بعض الصور على وجه يلزم وجودها وجود امر مفارق و امر النفس ليس كما تصوروه من انها مجردة حدوثا و بقاء و سنتبيتن لك كيفيئة حدوثها و بقائها وكما ان سلسلة المعقولات البادية انتهت الى معقول ضعيف المعقولية يكون محسوس الوجود بالقواة كالهيولي؛

١- في بعض النسخ و منها النسخة : داط و نسخة : رائية منها ما يكون في مادة يترجع بها احداظرفين وهذا المنفر لتجردها .
 ١- يحصل في العادة من العبول .... الخ داط

فكذلك سلسلة المحسوسات العايدة يننهى الى محسوس ضعيف المحسوسيئة يكون معقول الوجود بالقواة كالقواة الخيالية وما يجرى مجسريها فيكون فيه قواة وجود \_ المعقولات بالفعل فينتجد بها كما يتحدالهيولى بالمحسوسات و يخرج من القواة الى الفعل فيكون عقلا و معقولا كما يخرج الهيولى من القواة الى الفعل فيكون حاسئا و محسوساً كما سيجى . فالنفس جسمانيئة الحدوث روحانية البقاء .

ثم الا ولى في طريقهم ان يقولوا: «انالا مكان لشى بالذات امكان لشي آخر بالعرض فعادة البدن بامكانه يستدعى وجود صورة مدبرة لها هذاالتدبير البشرى ولما لم يمكن وجود مثل تلك الصورة الا و يكون معها فطرة عقلية فيفيض على المادة باستعدادها هيمه كماليه يحدث معها جوهر روحاني لا بحسب استعداد المادة بسل بحسب جودالمبدء الوهاب على هذا الوجه .

# تنفريع نوري

فقد تحقق ان صورةالا نسان آخرالمعانى الجسمانية و اول المسمانى الروحانية ولهذا سمئاه بعضهم طراز عالم الا م ، و سنبين ان المرتبة المسمئاة بالعقل الهيولانى هى صورة الصور فى هذا العالم و مادة المبواد فى عالم آخر فافهم و اغتنم .

### الاشراق الشمامن:

في الحركة والسُّكون و <sub>إ</sub>اثبات الحركة في الجوهر الصُّوري .

واعلم أن كل ما يخرج من القو"ة الى الفعل فهو أما أن يخرج دفعة "أو يخرج لا دفعة "، وقد جرت العادة بتسمية هذا الخروج حركة دون الا "ول وهي فعل وكمال أول للشي الذي هو بالقو"ة من جهه ما هو بالقو"ة فأن الجسم مادام في مكانبه الا "و"ل مثلاً "ساكنا ، فهو متحر "ك" بالقو"ة و وأصل إلى المكانه المقصود بالقو"ة فأذا تحسرك

حصل فيه كمال او فعل لكنتُه بعد بالقوة في المعنى الذي هو المقصود من الحركة .

فالحركة اذن كمال اول للشي لا من حيث هو انسان او فرس او نشحاس" بل من حيث هو امر بالقوء فهي وجود بينقوءة محضة و فعل محض .

وظن قوم: اذالحركة هى الطبيعة اعنى جوهرالشى الصنورى و ليس كذلك بل هى متحركية الطبيعة و حالها ، لا نفسها كما علمت من طريقتنا ، فاذالحركة هى نفس الخروج من القواة الى الفعل ، لا ما به بخرج الشي منها اليه كالا مكان و نظائره .

فالتسود ليسسوادا اشتد بل اشتدادا لموضوع في سواديته فليس في الموضوع سوادان ، سواد اصل مستعر و سواد والد عليه لا ستحالة اجتماع مثلين في موضوع واحد ، بل يكون له في كل آن مبلغ آخر فيكون هذه الزيادة المتصلة هي الحركة لاالسواد فالا "شتداد يشخرجه من نوعه الا ول و "يدخيله في نوعه الثاني .

قالوا: فعلم اذالنفس ليست، بمزاج لا تكها باقية، والمزاج امر سيئال متجد "د" فيما بين كل طرفين منه انواع بلا نهاية بالقوقة، و معنى كونها بالقوقة ان كل نسوع غير متميز عمايليه بالفعل كما اذالحدود والنقط فى المسافة الا ينيئة غير متميزة بالفعل وكل انسان يشعر من ذاته امرا واحدا بالشخص غير متفير واذ كان بحسب قوسه الطبيعية السارية في جسمه واحدا بمعنى الا تصال الى انقضاء العمر . ٢

#### حكمة مشر قيّة"

ومن هيهنا يعلم: انالوجودالواحد قد يكون لهكماليَّة ونقصان في نصهوالقائل بالاَّمتداد الكيفي و جماعة معن في طبقته معترفون بسان الحركة الواحدة امر "شخصي في مسافة شخصيَّة لموضوع شخصي ه.

<sup>1- :</sup> بل اشتداد للموضوع ... الغ داط .. ساق

٢- في يعض النسخ بل في اكثر النسخ المخطوطة : وإن كان يعنى الإنصال وأحدا إلى انقضاء العمر .

واستدلوا عليه: بان الكون في الوسط ليس امراً مبهماً بل امر" شخصى ، فيكون المرسوم منه لا محالة واحداً متصلاً لا جزء له بالفعل و انما له حدود بالقوءة كحدود المسافة المنتصلة فاذا جازفي الكيف عند اشتداده الموقوع انواع بلانهاية بالقوءة بين طرفيها ، فكذلك في الجوهر الصورى .

واما تحولهم: لو وقعت حركة في انجوهر واشتداد و تضعّف فاما ان يبقى نوعه في وسطالا شتداد والتضعف اولا يبقى افان كان يبقى انوعه فما تغيّرت صدورته ما الجوهرية في ذاتها بل الما تغيّرت في عارض فيكون استحالة لا كونة.

وان كانالجوهر لا يبقى مع الاشتداد فكان الا "شتداد قد احدث جوهرا آخر و كذلك فى كل آن يفرض للاشتداد يحدث جوهر آخر و يكون بين جوهر و جوهر المكان انواع جواهر غير متناهية بالفعل و هذا محال فى الجوهر وانما جاز فى السواد والحرارة حيث كان امر موجود بالفعل اعنى الجسم و اما فى الجوهر الجسمانى فلا يصح هذا اذ لا يكون هناك امر بالفعل حتى فرض فى الجوهر حركة . انتهى " » .

قاعلم ان فيه بحثا من وجهين: احدهما التقض والثاني الحل ، اماالنقض فبوجودالحركة في الكم" والوضع فان المتحرك في الكم مثلاً يلزمه ان يكون متكمسًا بالفعل فاذا كان موضوع الحركة لا بدا له ان يتقوم تشخصه بمقدار او يكون مقدار «منا» لازم تشخصه كيف يتبدئ عليه المقادير و هو باق بشخصية بالفعل .

ولا ينفع الا'عتذار : بانالمقدار غير داخل في ماهيَّة الجواهر الجسمانية ٢ .

لاً نا نقول : لا بد في كل حركة من بقاء الموضوع بشخصه والشخص منالجوهر

۱ ـ قى بعقرالنسخ و منها، تسخة س)فى و تسحةداط : قاذا جاز قرائكيف غنداشيداده انواع بلانهاية . من دون لفظة ودوع .

٣- في بعضالتسخ: لا بد ان يتغوم بشخصه بمقدار...او بكون مقدار مالازم شخصيته .... و هو باقابشخصه ٣- انالفقدار غير داخل في ماهيةالجوهرالجسماني

الجسماني لا ينفك عن مقدار و كذا الحال في الحركة الوضعيَّة فان الموضوع الجسماني لايخلو عن وضع .

ولا يجدى ايضا القول : بان المتحرك فيهما هى الهيولى الا ُولى الا ُتُهَا فى ذاتها امر بالقو تة فما لم يخرج الى الفعل لم يعرض لها حركة فى امر .

وقد مر ان الفعل قبل القواة بل التقض جار في حركة الا عتداد الكيفي في بعض الا جسام التي يلزمها لون «ماً» اوحرارة «ماً» ثم يشتد او يتضعف في احدهما ، و خصوصاً عند من يقول: بانه لا يكون للمتحراك الا تصاف بفرد من المقولة التي يقع فيها الحركة للموضوع ما دامت حركته .

واماالبحث الثانى بطريق الحل و بعد تمهيد: انه قد جاز ان يكون لماهيئة واحدة انحاء" متمددة" من الوجود متفاوتة بحسب الشدة والضعف والكسمال والنقص يكون كل واحد منها متحدا مع الماهيئة خارجاً مفايراً لها عقلاً بضرب من الشحليل.

نقول: ان الجوهر الذي وقع فيه الحركة الاشتدادية نوعه باق في وسط الاشتداد لكن قد تغير وجوده و تبدلت صورته الخارجية بتبدل طور من الوجود بطور آخر اشد او اضعف وليس يمنع تبدل انحاء الوجود انحفاظ الماهية والمعنى المشترك فيه الذاتى .

وليست نسبة الوجود الى الماهية كنسبة العارض الخارجي لمعروضه والعرض لموضوعه حتى يرد عند تبدل الوجود في الحركة الجوهريّة: بان "ذلك "تبدّد لا في الجوهر، بل بامر خارج عنه لما علمت ان وجود كل شي "هو تمام حقيقته ليس بسامر خارج عنه ، بل الحق ان تبدّل انحاء وجود نوع واحد هو بالحقيقة تبدئل " في نفس ذلك النوع و ان كان المفهوم محفوظ والماهيّة باقية بحسب حد ها و معناها.

والحاصل: اذالمغالطة انما نشأت اما من جهة عدمالفرق بينالوجود والماهيئة

او من جهه الاشتباه بين حفقالوجود و سايرالا وصاف العارضة للموجودات او من جهة : ان الوجود في الخارج ليس الا نفس الساهية من غير ان يكون للمسمى بالوجود حقيقة عينية مم انه اصل الحقايق و مسنخ الماهيات .

فحیث زعموا ذلك انكروا آن نساهیئة واحدة انحاء متفاوتة فی الوجود و قـــد علمت بطلان ما زعموه .

البحث الثالث فانه قد ثبت في مباحث التثلازم بين الهيولي والصورة: ان الهيولي في تقوئمها الشخصي يفتقر الى صورة دما »غير مميشة مع امر واحد بالعدد هو الجوهر المفارق المثقيم كلا منهما بالا تخر بوجه غير دائر ،

فلايزال يستبر شخصية الهيولى بواحد بالعموم من الصئورة وواحد بالعمدد من المفارق و يكون موضوعه لواحد بالعدد منها و كذا الحال في الحركة الكمئية التي اضطرب المتأخرون في كيفية بقاء الموضوع فيها حيث ذكروا: ان اضافة مقدار الي مقدار يوجب انعدامه و كذا انفصال جزء من المتشمل يوجب انعدامه كما تقرر في مباحث اثبات الهيولي من ان الجم المتشمل ينعدم بالقصل او الوصل و يحدث آخر مشله و ان الجزء غير الكل عير الجزء فلم يكن الموضوع باقيا بشخصه .

و الصعوبة هذاالاشكال انكر بعضهم كصاحبالاشراق و غيره الحركة الكمشيئة مطلقا وارجعها فى النمو والذُّبول الى الحركة الا ينبيئة ، اما لا عزاء الغذاء الى الداخل اولاجزاء المغتذى الى الخارج ، و ذلك لانا نتول :

ان الجسم اذا ابت تركبه من العادة والجوهر الاتصالى فشخصية الجسم ينحفظ بنوع من المقدار فاذا تخلخل او تكاثف بتوارد عليه المقادير على اسبيل الحركة الاتصالية فيكون موضوع هذه الحركة الجسم مع مقدار «ما» ومافيه الحركة خصوصيات المقادير المداخرة صاحب الاشراق مذه المسالة في المطرحات والمحكد الاسراق و اختار ملاالغول فيهما و قد اورد عليه المصنف في الاستاد معللا و ريف مسلك في صدرات المالة

المتواردة عليه .

نعم لو كان الجسم ، مجرد المقدار التتعليمي ، كما ذهب اليه الرواقيون الكانت الحركة في المقدار مشعتنمة .

فالحق الاحركة كما يجوز في الكم كالنشو والذبول والشخلخ ل والشكا مف وفي الكيف كالاستحالة وفي الوضع كالاستدارة و في الاست كالنشقة ، كذلك يجوز في الكيف الجوهرية .

كما ان السواد اذااشتد له في اشتداده فرد شخصي من الوجود ۲ زماني متصل البين المبده والمنتمى ، و له حدود غير متناهية بالقوة متخالفة بالماهية او غير متخالفة بها ، كذلك للجوهر الصورى في استكماله الشدريجي كون واحد زماني متكسل و له حدود كذلك .

والبرهان على بقاءالشخص فبها وحدةالوجود لها، فان المتصل الواحد له وجود واحد والوجود عينالنششخص ، اىالهوية الشخصية كما مر .

ولو لم يكن الحركة منتصلة واحدة بل ذات حدود متفاضلة لكان الحكم بالله السواد في اشتداده غير باق بالشخص بل بالنوع او بالجنس حقاً ، و كذا في الصورة الجوهرية و ليس كذلك .

والمسرّ فيه: الدالوجود هــوالاصل و له بحسب كل مقــام صفات ذاتيئة و هو متعيّن" بذاته ولا يكون كليًّا و الذاختلفت المــمانى المنتزعة عنه المتحدة به ضربـــا منالا تحد باعتبار تطوّراته في نفــه .

۱ـ لانهم نفوا ترکیاالجسم من الهپولی والصورت وقف ایطل الشیخ مختارهم و تیمه المحمینی فی مدا.
 ۳ـ فی بعض النسخ : وکما آن للسواد فی اشتفاده له فرد شخصی من الوجود زمانی .... \_ نسخة : دیمل و : مرافي \_ آیق \_ مین

#### بحث وتحصيل

اعترض بعض المنتكأيئسين على قول من قال فى بقاء الموضوع لحركة النئمو والذبول: ان زيد الشباب (الشااب . خال) بعينه زيد الطفل و ان عظمت جثته وزيد الشيخ بعينه زيد الشباب وانصفرت جثته. بأن المراد من بقاء زيد الكان بقاء نفسه فليس النامى هو النفس بل البدن و ان كان المراد بقاء بدنه فليس بدنه باقياً لا متيلاء للحرارة الفريزية و غيرها عليه بالتحليل كما بنى عليه تجر والنفس.

واعلم ان ما ذكره مغالطة نشأت من اهمال الحيثيات و تضيميع الاعتبارات اذ لا شبعة في ان زيدا جسم نام ناطق ففي الجسم اعتبارات، اعتبار: اتّه جسم فقط و اعتبار: انه جسم مفيد . واعتبار: انه جسم بلاشرط ان يؤخذ معه قيد ام لا .

والاول ماداة والثاني فرد مركب والثالث جنس فالجنس بالمعنى الذي هو ب جنس يصدق على المركب والذي لم يصدق عليه هو الجسم بالمعنى الذي هو مادرة" فما هو جزء ماهيئة زيد لا يكون محمولاً و ما هو محمول لا يكون جزء".

وعلم بهذا انترديده غير حاصل بل النامى الباق هوزيد والمتبدئل هوخصوصيات المقادير و هكذا في استكمالاته الجوهريّة فانَّ في الوجود كمالاً و نقصاً .

واعلم ان گل اشتداد و استكمال و مقابلهما لا يلزم ان يؤداى الى تخالف نوعى بحسب الساهية بل قد يكون و فد لايكون ، فلا يلزم ان الائسان اذاكمل فى انسانيئته كان قد خرج من نوعه الى انوع آخر و كذلك حدود السواد فى اشتداده لا يلسزم ان يكون امورا متخالفة بالنوع وان جاز ان يسؤداى الاستحالة الى الانتقال من الضدال الى العند .

ال خواتمكم التحقق صاحب التحصيل طلية الشيخ الاجل صاحب النفاء «قدهما» واعترض على الشيخ و المصوية علاء المسالة الكر حاحب الاجراق الجرائز الكدية حيث قال: اشاقة مقدار إلى مقدار وانفسال معدار غرائم مصل يوجب العدامة فالتصبير إلى الساحقة المستنف في مستوراته.

### حِكمة"عتَرشيَّة"

الحركات العنصرية دالة على وجود ملائكه: عقليه من وجوه كثيرة .

منها : اتنها طالبة لاحيازها و اماكنها الطّبيعيّة في جهات متقابلة و محددالجهات جسم ِ ابداعيّ دوريّ الحركات الغير المتناهية فلا بدلها من قوة عقليّة .

ولائن حركاتها ليست طبيعيّة ولا جزافيّة ولا حيوانية شهكويّة او غضبيه ولا طلباً لا مراتها بن للتشبّه به على لل الأمر سفلي مطلقا بل طلباً لا مراققو الله المنال من الا وضاع المتعاقبة لعدم امكان التجمع بينها دفعة .

ومنها: ان حركات الا عبدام النّباتيّة في تبقية الشخص بايراد الغذاء وامساكها و جذبها و دفعها و تبقية النوع بتوليد المرثل ، يـــدلّ على وجود مدبرٌ عقلي و ملك روحاني .

ومنها: ان حركة العناصر الى الاجتماع ثم استحالاتها فى كيفياتها لحصول العزاج لا بد الها من جابر يتجبرها على الالتيام و من حافظ يحفظها عن التبدد و هو لامحالة امر غيرها و غير مزاجها و هو بحسب الشخص نفس والنفس مفتقرة الى ما هو اشرف منها و بحسب النوع امر عقلى ذو عناية بالنوع

ومنها: ان لكل حركة بالطبع غاية و لغايته غاية 'اخرى' و هكذا الى' ان ينتهى الى غاية عقلية قال لكل ناقص عشقا وشوقا غريزيتين الى مافوقه اودعهماالبارى تعالى أ فى ذاته لتحفظ بالا ول كماله الاول و يطلب بالثانى كمالهالثانى لينتظم العالم بطلب السافل للعالى و رشخ العالى على السافل كما قال سبحانه: «هو الثذى اعطى كل شئ خلقه مم هدى " ا .

۱\_ سورة ۲۰ طه آیة ۹}

ومن 'هيهنا سلكنامسالك انيقةفى الوصول الى الغايات العقليئة العبلوية للحركات والانشواق الطبيعية والنفسانية .

# تَفريع عَرشي ا

فالحركات الطبيعيّة والنباتيّة والحيوانية كلها منتهيه الى الخير الاقصى عايه ـ الا رض والسماء الذي بيده ملكوت الا شياء «ما من دابّة الا همو آخذ بناصيتها ان ربي على صراط مستقيم ٧ » .

الاشراقالتاسع : .

في راثبات محراك غير متحراك.

قد مر ان لكل ً متحرّ ك محرّ كا غيره لا متناع تحريكالشيء ذات، والا ً لكان شيء واحد مندرجا تحت مقمولتين بالذات وهما الفعل والا نفعال .

فالمتحرُّ لذا الله يتحرُّك من تلقاء ذاته او من تلقاء ما يباينه .

فالا ول : اما ان يكون فاعل حركته يتحر ك ضربا من الحركة ، و يحر ال ضربا آخر منها فيسمى متحركا باللا ختيار واما ان لا يكون هكذا فيسمى متحركا بالطبع ، والمتحرك بالطبع اما ان لا يكون معه ارادة كحركة النار الى فوق فيسمى متحر كا بالطبيعة وان كان معه ارادة فيسمى حركة فلكية ".

والثانى : ان كانت حركته كحركة الحجر الى فوق فيسمَّى حركة قسريَّة وان كانت كحركة راكبالسِّفينه فيسمّى متحرًاكا بالعرض .

والمحراك اما ال يحراك بواسطة او بغير واسطىة والاءول كالنتجار بواسطة \_

٥٠ سوره ٢٠ ، هود آية ٥٥ ؛ اولها ؛ الى توانت على انه ربي و ربكم ، مامن داية ........

القكوم و ايضا من المحراك ما يشحرك بان يتحرك و منه ما يشحراك لابان يتحراك كالمعلم اذا حرك المتعلم اوالمعشوق في تحريك العاشق .

والمتحر كات لا بد وان ينتهى الى محرك غير متــحرك ، اما اولا ً فلتناهى ــ الا ُجسام و اما ثانيا فلتناهى العلل .

فالمحر الله الذي لا يتحرك تحريكه على ضربين اما بالنيفيدالمبدء القريب لحركة الجسم او بال يكول غاية و معشوقا يؤتم به و يتشو ق اليه فمن جهة هو علة العلمة و من جهة هو عله القريبة .

و كل علَّة غائية يكون عليَّيته على هذينالوجهين كما سبق .

ومثل هذاالمحر الله الذي لا يتحرك في تحريكه لا يُجوز ان يكون الا قو "معقلية محضة كالحال في الحركات الفلكيئة الا انه لا بند هناك منقوة جرمية بباشر التحريك الما اولا": فلوجوب تخصيص مجزئيات الحركة لتساوى نسبة المفارق الى جميع الجزئيات واما ثانيا فلان شدة القوام يوجب قلة الزمان ففي تحريك مالا يتناهى قسوسه

واما ثانيا فلان شدهالفو°ه يوجب فـِلهالزمان ففي تحريك ' مالايتناهي قـــو°ته يوجب وقوع الحركة في آن واحد فلم يكن الحركة حركة .

واما ثالثا: فلان اختصاص هذا<sup>4</sup>الجسم بقبول تأثيسرالمفارق اما لان جسم ، فاشتركتالا عسام كلئها فيه و انكان بقواة فيه فهوالمطلوب اذ به يصدرالفعل عنه وان كان بقوة فىالمفارق فالكلام فيها كالكلام فيه .

اب في تسخة : داط و مراق : و مثل هذاالبجرك الذي لابتجرك لا يجوز ان يكون قوة جسمانية بسل مثلية بحضة ، هكذا وجد في اكترائيسم .

٣- في بعض النسخ : أما أولا فلتخصيص جزئيات الحركة

٣\_ : فغي ما لا يتناهى بوجب وتوع .... داط

كاب : فلاختصاص هذاالجسم ... داط

#### الاشراق العاشر:

فى ان الحركة المستكديرة اقدم الحركات كلفها بالطسبع والجسم المتحراك بها اقدم الا جسام بالطسبع ، وائسه لا يتقد مملى هذه الحركة والزمان الا ذات البارى جل اسمه

اما اتها اقدم الحركات فلا ن الحركة التي في الكم الايخلو عن حركة مكانية الذكابت للتامي والذابل من وارد يتحرك اليه او خارج يتحرك منه و هي والوضعية يخلوان عن الكميئة والتخلخل والتكاثشف ولا يخلو ان من استحالة والاستحالة لايكون دائمة فلا بد من علة حادثة محيلة مثل نار تحيل الماء بان يقرب منه او يقرب هو منها بعد ان لم يكن .

فالحركة المكانية اقدم من الكبية والكيفية اكن المكانية مستقيمة والمستقيمات لا يتصل والحركة المستديرة متصله فهى غنية من سايسر الحركات لايستغنى عن الدورية فهى اقدم الحركات بالطبع واتمهالا ثما تأمئة لا يقبل السزيادة والاشتداد والتضعف كما تشتد الطبيعة اخيرا فى السرعة كلما قرب من الحيير والقسرية تضعف اخيرا كلما بعد من القاس والتام اشرف من الناقص فالدورية اشرف من ساير الحركات.

ويجب من هذا ان الجرم المتحر"ك بها اقدمالا جرام و اشرفها و به يتحد و المجهات للحركات الطبيعية المستقيمة والزعمان مقدار هذه العركة لا نه اقدم الحركات و خصوصا ما للجرم الا قصى من الحركة لا نئها اسرعها و اوسعها و انما هدانا الى وجوده مشاهدتنا اختلاف الحركات في المسافة واتفاقها في الا خذ والترك و اتفاقها في

إلى المنامي والمفاطل من وارد يتحرك اليه او فيه و هي والوضعية لا تخلو ان منالكمية والتخلخل والتكاتفالإيطار ان من استحالة والاستحالة لايكون وائمة ... الغ ، د؛ط ب زار ،
 والاقتداد والتضمف، د؛ط .

المسافة واختلافها فيالا ُخذ والترك .

فعلم أن في الوجود مقدار؟ غير قار- يتفاوت الحركات فيه غير مقادير الا عبد م و نهاياتها لا تكه غير قار- و هذه قارعة وهذاعلي طريقة الطبيعيين .

واما على طريقة الا الهيين فلان كل حادث له قبلية الا يجامع البعدية الاكتبلية الواحد على الكثير و قبلية الا الواحد على الكثير و قبلية الا الاب على الابن او ذات الفاعل اوالعدم الى غير ذلك مما يجوز فيه الا جتماع بل قبلية لا يجامع البعد و مثل هذا ففيه ايضا تجد وبعديات بعد قبليات باطلة فلا بد من هـوية شي متجد د مت قد م الله المنات على الا تصال لمحاذاته الحركات الواقعة في المقادير المعتنعة الانقسام اصلا فهو مقدار الحركة و عددها يتقد اله من جهة اتصاله و يتعدد به من جهة انقسامه الى امتقد م و متأخر ولا يمكن ان يتقدم شيء على الزمان والحركة الا بارى الكل و ضرب من ملائكته ولا يمكن ان يتقدم شيء على الزمان والحركة الا بارى الكل و ضرب من ملائكته

ولائث لو تقدّم شي على السزمان والحركة هذا التقدم لكان عند وجوده عدمها وكل معدوم قبل وجوده كان حين عدمه جايز الوجود اذ لو لم يسبقه امكان ، لكان منتما .

و قد علمت ان هـــ ذاالا مكان يجبان يكون له موضوع و موضوع امكان ــ الحركة لا بنكد ان يكون من شأنــه ان يتحر ك كما مر و ممكن الحركة لا يكون الا جــما او جــمانيا و كل ما من شأنه ان يتحرك فاذا لم يوجد حركته فاما لــمدم

يد في اكترالسخالمخطوطة : فلان كل حادث له فيلية لا كقينية الواحد طيالكثير و فيليةالاب على الاين مما يجوز فيه الاجتماع بل فيلية فيل لا يجامعاليمد ، وما فيالمتن : او ذاتالغافل اوالعدم ، ليس فيالتسخالميرالمطبوعة .

٣- في بعض النسخ : تجدد بعديات قبل فيليات ....

٣- في النسخة : داط : شي منجدد متصرم بالدات ،

علتها او لعدم شيء من احوالها او شرائطهاالتي بها يصير متحر كا فاذ وجدت الحركة فلحدوث علثة محركة والكلام في حدوث العلة كالكلام في حدوث الحركة و هكذا الى مالا نهاية له فالا سباب المترتئبة اما وجردت مجتمعة مما اومتتالية على التعاقب

والأول محال لقواطع البراهين و معذلك فجميعها حادثة لابد لها من علة حادثة ثم المتعاقبات لوكان كل منها موجودا في آن لزم تعاقب الاكنات و علمت استحالتها فيكون حركة بعد حركة و زمانا بعد زمان على نعت الاكتمال والاستمرار فالمتصل هوالحركة بمعنى القطع والزمان الذي هومقدارها والمستمر هو الاكمر المتوسسط بين اجزائها والاكن السيئال.

فهيهنا امر" واحد ذو شئون غير متناهية بالفو"ة لا بالفعل و ليس اتصال الزمان بغير اتصال الحركة حتى يكون اهيهنا اتصالان بل حالهما كحال الجوهر المتصل والجسم الشعليمي فهي من حيث هو بنتها الانتصالية الغير الفارة حركة" و منحيث تعيينها المعقداري زمان" فالحركة امر واحد موجود له فاعل واحد و قابل واحد لان الصفة الواحدة الشخصيئة لا يكون الا لموصوف واحد من فاعل واحد، و هذا الجسم لا يجوز ان يتكو أن من جسم آخر او يتكو أن الي جسم آخر و ليس كما ظئن ال هذا الجسم علة الزمان والحركة والا لم يكن زمانية بل يتشخيص بهما .

واثما علقة الزمان مايكون نسبته الى اجزائه المتقدمة والمتأخرة نسبة واحدة غير زمانية .

و قد علمت من مذهبنا : ان كلجسم و كل طبيعة جسمانيّة وكل ُعارض جسمانى منالشكل والوضع وسايرالمحسوسات ُ امور ُ زائلة سائلة أما بالذات او بالعرض .

۱ في سنخه ، فقط العد فايل واحد : فلا يكون الالتجلس واحد من قابل واحد ... الخ . ٢\_ يل علمالومان ... ونظ لـ صاف

١٠٨

ففاعل الزمان لا بد وان يكون له جهتان جهة وحدة عقلبة و جهة كثرة تغيرية وبجهة وحدته يفعل الزمان و بجهة كثرته ينفعل عنه و يتغير به و ما هى الاالنفس، فنفس الجرم الاقصى حافظة للزمان والحركة و هى ايضا محد د المكان والجهة بهذا بالبرهان بعينه ، اذالجرم الشخصى كما يحتاج الى الزمان ، يحتاج الى المكان والجهة، فكيف يتقد م عليهما بالطبع .

فهذهالا مسور اما من مقو مات الشخص بما هو شخص او من لوازم وجودها ، و لوازم الوجود كلوازم الماهيئة في استحالة تخلل الجعل بينها و بين ملزوماتها .

### اشارة و تنبيه

قد علم مناك و هدكيناك الى طريق عرشى فى اثبات حدوث العالم بجميع اجزائه حتى الا فلاك و صورها و طبايعها و نفوسها حدوثا زمانياً تجد ديا بعد ما اشرنا اليك الى فقر الهويئات الوجودية الى بارئها فقرا ذاتيا من حيث هوياتها و انها تعلقتية الوجود من غير ان يكون لها كينونة لا نفسها ولا ان يكون لها مع انفسها اذا قطع النظر عن جاعلها الا البطلان المحض والليس الصرف .

وبيئنا ايضا بالبرهان النئير العرشى: انالماهيات امور لا يتعلق بها فى ذاتها ــ الجعل والناثير ولاالوجود والعدم ولاالحدوث و لاالقدم .

فاشكتر ربّك فى انفتاح روزنة قلبك الى مشاهدة عالم الملكوت من هذاالبيت المنظلم الكدر ذى عقارب و حيّات و سباع .

ثم انابعدالناس عن طريق الحق مئن يشرع فيما لا يعنيه و يريد ان يذب عن مذهب لا يعرفه ولا يحيط بحكم الهذاء المناهبة مناهبة مناهبة سابقة و لاحقة و يزعم أان له ارادة ثابتة ازليّة وارادت متجددة غير متناهبة المناهبة ا

ويزعم بظئه الفاسد انه يُذبُّ عن الدين وأنَّ الأيمان بالشرايع أوجب أرادات حادثة غير متناهية في ذات الباري .

وقدبيتنا انماهذا شأنه هو نفس الحركة البالذات والجسم واحواله بالعرض وكن حركة و ذي حركة متصرّم و متجدد يحتاج الى حافظ محرّك مديم فاله العالم عند هذا الجاحد السلم لسانا الكافر ضميرا يكون حركة وجسما دايم الحركة المستديرة فمااشد ظلمه و تعطيله و تجاسره على اله العالمين تعالى عما يقول الظالمون علسوا ا

فهؤ لا الهم اعداء الله واولياء الطاغوت و بظهور امثالهم تحاذل اهلالدين و كتموا اسرارهم وانكتسوا في زاوية الخمول فانفسرضت آثار من كان اكثر عنايتسهم بالمشاهدات الروحانية و حراسة القنوب عن خفيات مكائدالنفس والهوى و تصفية الباطن بالرياضيات الحكمية و تنويرها بالانوار العبلوية ولولا ظهور اهل البدع والاهواء المتقريين الى السلاطين باظهار التفققه ما انقلعت انوار الحكسة عن قلوب الخلق كل الانتفلاع وما انتثرت دياجير ظلمات الجيمالة على وجه الارض هذا الانتشار والحمد فه على الجميع الاعوال ؟.

الے فی بعثرالنے : نفرالهیولی اسالغ ...

٢- يغرم أن يكون هيولي او جسما دائم الحركات ،

ب مانتشرت دیاچیر ..... هذاالانتشار... کذا فی نسخة داط .. زدن ـ (آق و فی،مغُرالنسخ : ماانترت .... هذاالانتدار .

# الشاهد الخامس في احوال الماهيئة واعتباراتها و فيه اشراقات:

الاشراق!لاول : فىالماهيئة

ان "الا مورالتي قبلنا لكل منها ماهية" و وجود والماهيئة ما به يتجاب عن \_\_ لــؤال في الشيء بما هو كما ان الكميئة مابه يـجاب عن الــؤال فيه بكم «هو» فلا يكون الا مفهوما كليًا .

وقديفستر بما به الشيء «هوهو» فيمتها الوجودو التفسير لفظى فلادور، والماهيئة الانسانية مثلاً لمثًا وجدت شخصيه و عقلت كليثة فليس من شرطها ان يكون في نفسها كليئة ولا شخصيه ولا واحدة ولا كثيرة وليست اذا لم تخل من وحسدة او كثيرة او عموم او خصوص لكانت في حد تدمها امثًا واحدة " او كثيرة" او عامئة " او خاصئة ".

وسلب الاتتصاف من حيثيثة لا ينافى الاتصاف من حيثيثة الخسرى ، و ليس نقيض اقتضاء شئ شيئا الا ، لا اقتضائه ، لا ، اقتضاؤه مقابله ، فيازم ا من عدم اقتضاء احدالمتقابلين لزوم المقابل الا خر و ليس اذا لم يكن للممكن في مرتبه ماهيته وجود، كان له فيه العدم لان خلو الشئ عن النقيضين و انكان مستحيلا في الواقع لكنه جايز في مرتبة من الواقع لا نه اوسع من تلك المرتبة ، على ان نقيض وجود الشئ في المرتبة

١- : ليلزم من عدم افتضاء ،

رفع وجوده فيها بان يكون المرتبة ظرفا و قيدا للمرفوع لا للرفع ، اعنى رفع انتقيد لا الرفع المقيد .

ولهذا قال الشيخ: «لو سئل بطرفى النقيض كان الجواب السلب لكل شي " بتقديم على الحيثية ، فالا نسان ليس من حيث هو انسان موجودا ولا معدوما ولا شيئا من العوارض ، ولا يراد من تقديم السئاب على الحيثية ان ذلك العارض ليس من مقتضيات الماهيئة حتى يصح الجواب بالا يجاب في لوازم الماهية كما فهمه بعض لظهور فساده ولا الغرض من تقديمه عليها ان لا يكون الجواب بالا يجاب العدولي .

ولائن مناط الفرق بين العدول والسلب تقديم الرابطة عليه و تأخيرها عنه لاغير فلو سئلنا بموجبتين في قوم النقيضين او بموجبة و معدولة كفسولنا : الاانسان الله واحد" او كنير" او ، اما واحد" او لاواحد لم يلزمنا ان انجيب البنتة و ان اجبسنا . اجبنا بلاهذا ولا ذاك بخلاف ما اذا "سئلنا بطرفي النقيضين لان معنى السؤال بالموجبتين في العثرف اثه اذا لم ينتصف بهذا التصف بذاك ، والانتصاف لا يلزم الانتحاد ".

وليس انالا نسانيئة الكليئة انسانية واحدة بالمعدد و موجودة غي كثيرين فان الواحد المعددي لا يتصور ان يكون في امكنة ولو كانت انسانيئة افرادالانسان امرأ واحدا بالمعدد لاستحال اتصافه بامور متقابلة ، بلالمعنى الذي يعرض له في الذهن التي يوجد في كثيرين لا من هذه الجهة .

وليس كل واحد انسانا بمجر "د نسبته الى انسانية يفرض متجاز "م عن الكل بل

۱. قال النبيج في الشفاء (انظيفة الحجرية ١٥٠٥ه في مياحب الهافية عن ١٥٨ - ١٨٨٥) ٤ فعلى في ... الامورالهامة و كيفية من المحرية و اظهر ان الشاب اليقالاسلام في بيان اسبارات البامية مأجوده عن الشيخ والسبح «فده» مد بين مقدالمسألة ومايربيط بها يسالام بقالية وتعرى إنه «فده» منفسرة في بيان معاهية الحفايق والاسبارات التي يرد على الشابية .

۲ : لا بسئلزمالانجاد ... درط

لكل منها انسانية 'اخرى' غير ما للا خر بالعدد واماالمعنى المشترك فهو فيالعقل.

الاشراقالثانی فیااکشلئی والجئزئی :

الكلتى ما نفس تصوره غير ممتنع الصّدق على كثيرين فيمتنع وقوعه في العين فانه لو وقع في الخارج حصلت له هويئة متشافئصة فيها الشركة .

واستشكل هذا: بان الطبيعة الموجودة فى السذهن ايضا لهسا هويئة وجودية لتخصّصها با مور شخصيئة و مسيّزات كقيامها بالنفس و تجرّدها عن الامور الحسيئة. قيل: ان كليتنها هى مطابقتها لكثيرين لا من جهة هويتها القائمة بالذهن بلمن حيث معناهساً.

وفى المطارحات: من حيث كونها ذا تا مثالية ادراكية غير متأصلة فى الوجود ١ اذ وجودها كوجودالا طلال المقتضية للا رتباط بغيرها .

# حكمة مشرقيَّة "

الطّبايم الجسمانية يحتاج فى وجودها خارج العقل الى وضع و مقدار و شكل و غيرذلك من التى يكتنبِ فنها و تجعلها قابلة للائشارة الحسيئه ، فهذهالا مور ممنا يؤثر فى وجودها الخارجي و بدخل فى قوام 'هذيئتها على وجه جزئى حتى لمو رفعت شئ من هذهالا عراض عن واحد من افرادها لم يكن «هوهو» .

واما وجودها المقلاني فهي بحسب ذلك الوجود متساوية النسبة الي اشخاصها المختلفه في الا وضاع المختلفه والخصوصيّات المادية لكون ذلك الوجود مجرّدا و هذه الوجودات ماديّة والمجرد لا يختلف نسبته الي اعداد ماديّة من نوعه .

١- وقد بسطنا لكلام في علة النشخص فرحواشينا على المشاعر وسباني تلخيصه في حواشي هذا الكتاب جافر،

فهذا معنى كلَّية الطبايع ولا تنافى جزئيتها فيالمقل بل يؤكَّدها .

واما ما ذكروه اولاً فهى ليس معنى الكليّة، ولا فرق بينه وبين الماهيّة لابشرط شئ وليست الماهية بذلك الاعتبار كلية ولا جزئيّة و كذا ما ذكروه ثانيا فان عدم للتأصّل فى الوجود والاستقلال لا يوجب الكليّة و فيه سر آخر سيانيك .

### حكمة" عرشيَّة

الا شياء المتشاركة في معنى كلئ يفترق باحد امور اربعة لان الاشتراك ان كان في عرضى لا غير ، فالا فتراق بنفس الماهية والا فيفترقان بفسط ان كان في معنى جنسى أو بعرضى غير لازم ، انكان في معنى نوعى او بتماميئة ونقص في نفس طبيعة الشي المتنقق عليه نوهن قاعدة المتأخرين في وجوب الا ختلاف بين حقيقة ـ التام والناقص .

واماالا متياز الشخصى فالحق أنه لا يحصل الا بالوجود كما ذهب اليه المعلم للا بالوجود كما ذهب اليه المعلم للثاني فان كل وجود كما اشرنا اليه يتشخص بنفس ذاته واذا قطم النظر عن نحو وجود الشيء فائمقل لا يأبي عن تجويز الشركة فيه وان ضم اليه الف تخصيص فان الامتياز في الواقع غير التشخص اذا لا ول للشيء بالقياس الى المشاركات في امسر عام والثاني باعتباره في نفسه حتى لولم يكن له مشارك لا يحتاج الى ميئز زايد مع ان له تشخصا في نكسه .

ولا يبعد أن يكون التمييز يوجب للشئ المادى استعداد التشخص الوجودى فان المادة مالم يكن متخصيصة الاستعداد لواحد معين من النسوع لا يفيض وجوده من المبدء الاعلى!

فما نقل عنالحكماء ان تشخصالشي بنحوالا حساس اوالمشاهدة يمكن ارجاعه

الى ما ذكرناه فان الوجود لا يمكن العلم به الا بنحو المشاهدة الحضوريَّة ١.

و كذا ما قيل : ان تشخص الشئ بالفاعــل فانالفاعل متعط ِ الوجود ، والوجود عينالشخصيّة فيكونالفاعل مابهالتشخص .

وقد علمت ايضاً من طريقتنا : ان كلَّ وجود يتقو م بفاعله فكلُّ تشخص يتقو مَّ بفاعل الشخص . (بفاعل التشخّص. خمال) .

وكذا ما اختار بعضهم: ان تشخص الشئ بارتباطه الى الوجود انحقيقى الذى هو مبده كل شئ ، و هو ينشخص بذاته لا تئك قد علمت : ان المساهيات لا يرتبط بالحق الالاجل وجوداتها ، والا فمفهوماتها امور متفاصلة مفروزة عن الفير، فبالوجود يرتبط كل شئ الى الحق لا نه الا صل المشرق على الكل والوجودات لشمات و المراقاته والماهيات توابع تلك الا شراقات و ظلالاتها .

وما ذكره بعض اهل التدقيق: ان تشخص كل شئ بجزء تحليلي له. فهو ايضا واقع في طريق هذا التحقيق و لولا ان مذهبه انكاركون الوجود حقيقة عينيئة لا مكن ارجاعه الى ما ذكره صاحب المطارحات وهو ان المانع للشركة كون الشئ ذا تأعينية لما مر من مذهبه: ان الشركة في الحقيقة هي المطابقة ولا كل مطابقة بل مطابقة امر لا يكون له هويئة عينية متأصلة واقع في هذا الطريق الا انه قد اكد القول في كتبه ب: أن الوجود امر " ذهني "لا هويئة له في الاعيان.

# بحث عرشي ً

وليتشعري اذاكان التشخص بنفس الشي المتشخص الذي هوغير الوجودوغير الوجوداما

١١ـ والمشاهدة الحضورية لا تحصل الا للمتجردين عن جلباب البشرية .
 ٢ـ والقائل هو سيد اهل الندنيق في حواشي التجريد

المشهدالاول ٥/١

نفس الماهيئة المشتركة او هي مع عوارض 'اخرى' من «كم"» و «كيف» و «اين » و «متى» و و «اين » و «متى» و هو معترف بان كل واحد من هذه الا ثمياء نفس تصورها لا يعنم الشركة وان مجموع الكليئات كلى فهذه الهويئة المينية ان كانت خارجة عن الوجود الخاص الذي خصوصيئته بنفس ذاته كمامر مرارا فأي شي فيه موجب لمنم الشركة .

واما ما ذهب اليه بعض العلماء من ان التشخص بسبب المادة فيجب حمله على التمييز من جهة استعداده الخاص الذي به يتهيئ لقبول الهويئة الشخصية فان الهيولي احالها في منع الشركة بحسب التصور حال غيرها بل النوع المتكثر الا فراد يفتقر في وجوده الشخصي الى مادة متخصصة بوضع خاص و زمان خاص ٢.

فعلم: انالماد ما يضا غير كافية ، فانكثيرا منالصور والهيئات مما يقع شخصان منه في ماد في واحدة ، في زمانين وامتياز احدهما عنالا خر لا بالماد وهكذاالقول فيما ذهب اليه بهمنيار من: انالتشخص بسبب احوال الماد من الوضع والحير مع وحدة الزمان فانالمقصود منه الممير الفارق .

و لهذا حكم حيث رأى 'ان' الوضع والزمان يتبد'لان مع بقاءالشخص ؛ بان'- المشخص هو وضع «ما» منالاوضاع المتواردة على الشخص في زمان وجوده ولولا ان مراده من التشخص علامة التشخص ولازم الوجود ، كيف يصح منه هذا الحكم فان الوضع كما يرالماهيات في ان له ماهية و تشخصا والكلام في تشخصه عايد .

# بحث و تكحصيل

اوردالفخر الرازى اشكالاً في تعينالطبايع الكليَّة و هـــو ان انضمام التعيُّن

إلى الدان الإعلام فيما هر ملاك النشخص مختلفاً وأن شئت تفديل هذا البحث فليرجع إلى ما حققتاه
 في حواشي شرح العشاعر طمشهد من ١٣١٤١٢٠٤١٢٩١

٣ .. في يعض النسخ : متخصصة بوضع خاص ، فعلم..... الخ ،

١١٦

الى طبيعة مايحتاج الى كون تلك الطبيعة متعينة بتعين آخر .

وما ذكرهالشارح المحقق غير واف بحل الائشكال بل ينحسم مادَّته بتحقيق مسئلة الوجود وكيفيّة انضمامه الىالماهية فىالذهن و تقدُّته عليها فىالعين .

## حكمة" مشر قيَّة

اعلم 'ان" وجودالجسم نفس اتتصاله المقدارى الوضعى المستلزم للتحيّر وكذا وجودالزمان نفس امتداده الغيرالقار"، لما مر" انالجوهر الصورى للجسم المسئى! بالطبيعة امر متجداد" بالذات مستبع لوجود الحركة ، و قد علمت ان اتصال التجداد لا يخرج الشئ عن الشخصية .

فقد حقق الائمر و كشف نورالعق ان التشخص بنفس الوجود ، و على هـــذا صح القول بان الزمان والوضع معا من المشخصات .

فما ذكره الشيخ: ال الشيء يتشخص بالوضع مع السزمان ولولا ان يكون الشيء متشخصا بذاته باليس بسديد متشخصا بذاته لما يتشخص به شيء آخر ، 'فالوضع يتشخص بذاته باليس بسديد اذ مراده كما يفهم من كلامه: ال الوضع من بين ساير الائشياء مما يتشخص بنفس ذاته وليس كذلك فال الوضع كفيره من ذوات الماهيات با في الله نحوا من الوجود ، وكل وجود فهو متشخص بهويئته ١.

نعم لما كان نحو وجودالجسم لاينفك عن وجود وضع «مسا» ووجودالوضع كوجودالجسم متشخص بذاته ؛ ظن اذالجسم يتشخص به وهو يتشخص بذاته و كذا حال الزمان .

\_\_\_ فظهر اذالزمان والوضع و غيرهما منالوازم تشخّصالجسم ، لا من مقوّماته .

ات في يعش النسخ : قان الوضع كثيره ... لها نحو من الوجود...

٣- في يعض السنخ متشخص به ٢٠٠٠ في لسخة داط : متشخص بدانه و هكذا لسخة : ١٦ ق .

# بحث و تكحصيل '

قد اورد على قولهم الالشيئين من نوعواحد يمتاز احدهما عن الا خر الا المحل الزمان بال الزمان نفسه اذا كان مقدارا لحركة الفلك فمحل جسم واحد فيما ذا يمتاز مع وحدة المحل جزء منه من جزء آخر . (جزء منه جزء آخر) .

والعواب عنه الى المسمى بالزمان حقيقة متجدَّدة متصرَّمة وليست له ماهيئة غر اتصال الاتقضاء والتجدُّد.

فالسؤال: بائت لم اختص يسوم كذا بالتقدم على يسوم كذا و بما امتاز احده عن الا خسر مستع المن الديد عن الا خسر مستع تشابههما و تساويهما في الحقيقة ؛ يرجع الى مثل النيقال لم صار الفلك فلكا والانسان انسانا ، فان يسوم كذا لاهويئة له سوى كسونه مقدما على يوم كذا و متميزا عنه .

كما ان تقدم الا ثنين على الثلاثة وامتيازه عنها ليس الا بنفس كونه اثنين وكون هذه ثلاثة وكذا امتياز ذراع من الخط عن نصفه بنفس هويتته لا نها مع قطـــمالنظر عنالا مورالخارجة من المحل والزمان يمتاز عنه .

فعلم انالتميئز بين الا شياء كما يكون بنفس ماهيئاتها كذلك يكون مع الا تحاد في النوع بنفس هوياتها بل الا صل في جميع الامتيازات والتعيثنات هو الوجود لا تئها تابعة له كما علمت .

## حكمة عرشيّة

او يساوقه وقد ثبت عندهم بالبرهان : النالوجود استحال ال يكون من لوازمالماهية.

#### حكمة" مشر قيَّة

وممااستصعبه القوم و لم يحيطوا بعلمه الى وقتنا هذا: تعيين موضع من الفلك للمنطقة و موضع منه للقطبين مع تساوى اجزائه في الماهيئة وكذا اختصاص حركته بجهة معيئنة من الجهات دون غيرها مع تساوى استحقاق الجميع لتوجيه الحركة اليها، وساير ما يجرى متجرى هذا من اختصاص الا مور بموضع معيئن من مواضع جسرم بسيطالحقيقة او بفود معين من افراد ماهية (ماهيته . خمال) مع تشابه الابعاض والافراد في الاستحقاق .

فاستمع لما يتلى عليك من عالـُمالا سرار ملتزماً صونه عنالاغيار بعد ان تتذكر ما قدَّمناه اليك منالا صول .

احدها : ان اثرالفاعل في كلِّ شيُّ و جبَّد منه هوالوجود لاالماهية .

والثاني: ان تشخُّص الشيُّ النُّما هو بنفس وجوده لا غير .

الثالث: ان وجودالشي و تشخّصه متقدم على ماهيته ضرباً من التقدم ونسبته اليها نسبة الفصل الى الجنس.

الرابع: ان لازم الوجود كلازم الماهية في عدم تخلّل جمل بينه وبين ملزومه بل الملزوم بنفسه ممّا ينتصف به بالضرورة الذاتيّة المقيّدة بمادام الوجود لا بشرط السوجود.

فنقول: ان وجود الفلك امر شخصى صادر عن جوهر عقلى من ملائكة الله المقربين و بهذه الهويئة الوجودية يتشخص ماهيئة الفلك و يقبل الهذيئة و يصير هذا \_ الشخص المعين منجملة اشخاص مفروضة يحتمل ماهيئة الشركة بينها في الذهن وله \_ البشهدالاول ۱٫۹

العموم والكليّة بانسبه اليها وكل من تلك المفروضات و ان كان يحتمل قبول الوجود من حيث ماهيّة الا مكانية الا ان هذا الوجود لما خرج بسبب فاعله من الامكان الى الوجوب سبق ساير تميّنات الماهيّة و عند تحصل الماهيّة بهذا الوجود وهذا التشخص استحال حصول غيره معه ولا بيّدا " منه ابتداء او تماقباً لان جوهر الفلك لا يقبل التماثل ولا التيّخاد و ليس لمتصور ان يتصور ان اختصاص هذا التشخص الفلكي الموجود دون ساير الاشخاص المفروضة المشاركة (له . خمل) في الماهيّة النوعيّة انما هـو بواسطة استعداد المادء و تهيئ القابل بهيئة مخصوصة يرجيّح وجوده على ساير الوجودات ؛ لان ذلك مستبين الفساد كما اشرنا اليه .

فاذا كان تعيئن الفلك بوجوده وكانت الموارض الشخصيَّة له من توابع وجــوده و لوازم تعيُّنه كان جعلها و وجودها تابعاً لجعل الفلك و وجوده من غير عليَّة .

فالسؤال في ظلب تعيين الحركة والجهة والمنطقة والقطبين وكذا تعيين مقدار الفلك و شكله و موضعه و غيرها من اللوازم التي توجد في الفلك من كل منها واحد معين من نوعه الكلي، هو بعينه كالسؤال في طلب تعيين الوجود الذي لذلك الفلك والجواب المجواب لان كلات منها من لوازم وجوده الغير المجعولة جعلا مستأنفا والذي تتزيدك في هذا ايضاحا ٢ ان للمقل الاول مثلا ماهية نوعية عندهم يحتمل الكثرة في الذهن وليس الموجود منها الا واحدا و له ايضا صفات و نعوت مختصة به ، فاذا طلب لمئية تخصيص الوجود بهذا الواحد الصادر عن الحق الا ول مع تساوى نسبة الجسميع من افراد نوعه في الماهيئة الا مكانيئة و في قبول الوجود ، ولا قبوله بحسبها فليس

<sup>1</sup>\_ خدااتشخص الفكى ... خ>د \_ داط ٢\_ : لان المقل الاول \_ داط و في تسخة : لا ان المقل .... وقد صرح الشيخ في الاشارات والشارح لمقاسد الاشارات في شرحه : ان الوجود مطلقا لايكون من لواترم الماهية و معلولا أيا وقد حققه المصيف في المهدء والمعاد ط كد س ٩ و الاسفار ص١٦ و تحن قد حققنا هذه المسألة فر شرحنا على المشاعر تفصيلا .

الجواب الا مثل ما ذكرناه فكذلك هنا فافهم واغتنم انشاءالله .

الاشراقالثالث:

في سبب تكثئر نوع واحد فيالا شخاص

كل معنى " نوعى" لا يجوز ان يتكثر بنف والا" لم يوجد منه واحد شخصى ولا بصفة لازمة لما ذكرنا فلا بئد فى كثرة الا شخاص من صفات متفارقة فى الوجود يتفارق بهاالمعنى الواحد والصفات المتفارقة الموجودة لشى واحد لابد وان ينقسم بها ذلك الشى فى الوجود لا فى المقل فقط.

والمنقسم بامور متساوية في الحقيقة لا يكون الا ماداة " او في مادة ، فالمتكثر بالذات هوالماد " و علقالتكثر هي حدوث القطع والقطع لا يحدث الا بالجسمية لان الهيولي مالم يتجسم لم يقبل عروض القطع وقد علمت ان سبب كل حادث حركة القابل فاذن القطوع التي يعرض للاجسام البسب كثرة القواطع و كثرة القواطع ايضامن الما كث " نن و هكذا الى ان انتهت الى الله عن يتكثر بذاته والمتكثر بذاته هي العركة لما علمت حقيقتها الاالتجدد والا تضاء ولولا الحركة لما تكثر شئ بالمدد.

واماالحركة فوجودها ان يكون ماضيا ولاحقا كما انالجسم وجوده ان يكون هناك و هيهنا فبوجود هذين الا<sup>م</sup>رين ينقسمالمعاني بالعدد .

فبالجسم ينقسم المعنى الواحد فى الوضع و بالحركة ينقسم فى الــز مان ومن اهيهنا قيل: التشخص من لوازم الوضع والزمان لا تهما لاز مان لــوجود الجسم والحركة ، وباحدهما ينقسم الشى بالقو «والا مكان وبالثانى ينقسم بالفعل والوجوب فنسبة الحركة الى الهيولى نسبه العثورة الى الماد « فى قبول التكشر ، ونسبة التشام الى النقص .

ا - في تسخة داط: قاذنالقطوع التي تعرضالإجسام...... الغ .

فعلم بهذا الاالهيولي شيء يتكثر بذاته باعدادالحركة اياها .

واما وحدة وضع ، مثل الا'نسان من مبدء وجوده الى' منتهاه ؛ فكوحدة اتصال الا'وضاع \ والكثرة بالقوة .

ونقول ايضاً: كل معنى نوعى اذا تكثر فعلة تكثره ليس ذاته ولا لازم ذات كما علمت بل العارض المفارق وكل عارض جايز الزوال ، فلحدوثه و زوال مادتة و حركة ، فكل مجرد عن المادة فحق نوعه ان ينحصر في فرده وكذلك كلمادى يلحق مادته ما يمنعه عن الانفصال كالكواكب و الانفلاك .

# تفريع

فما لا سبب له اصلاً كواجبالوجود يتشخص بنفى ذاته و ما لـ فاعل فقط من غير قابل يتشخص بفاعله كالعقول الفعالة وما له قابل يقسترن به ما يمنعه عنـ الانفصال كالشمى والقمر فيتشخص لوضعه الكانه الها ، والا فيتشخص بوضعه و زمانه المارضين لقابله والنفس يتشخص بعلاقتها الها ما هو كالقابل لها .

وهذاالتفصيل لا ينا في قولنا : بان تشخُصالشي لا يكون الا بنحو وجوده، لائن ما ذكرناها ، هي انحاء الــوجودات والوجود مــما يتشخُص بنفسه و يتفاوت كمالا و نقصانا و غناء و فقرا و قواة و فوقة ،

#### الاشراقالرابع :

فى تحقيق معنى الجنس والمادَّة ومعنى النَّوع و الموضوع والفرق بين هذه الإعتبارات فى العقل

الى الماهيئة قد تؤخذ وحدها بأن يتصور معناها فقط بحيث يكون كل ما يقارنه

١- فكوحدة اتصال الاوضاع الكثيرة بالقوة ١٠٠١لخ ،

زايدا عليه منضما اليه فاذااعتبر المجموع من حيث هوالمجموع كانت الماهيئة جزء اله متقدمة عليه في الوجودين فيمتنع حملهاعليه لانتفاء شرط الحمل و هو الاتحاد في الوجود فهي بهذا الاعتبار مادة لا جنس.

وقد تؤخذ من حيث هي هي من غير اشتراط قيد عدمي" او وجودي مع تجويز كونها مع قيد او مع عدم قيد فيحتمل صدقة على المأخسوذة مع قيد و على المأخوذة مع عكدمه .

والماهيئة المأخوذة كذلكالمحتملة للقسمين قد يكون غير متحصّلة في نفسها عندالعقل بل قابلة لائن يكون مشتركة بيناشياء متخالفة المعانى بان يكون عين كل منها و اشما يتحصل بما ينضاف اليه فيتخصّص به و يصير بعينها احد تلكالا شياء فيكون بهذاالاعتبار جنسا والمنضاف اليها الذي قوامها وجعلها احدتلكالاشياء فصلا

وقد يكون متحصّلة في ذاتها غير مفتفرة الى المايحصّلها معنى معقولا "بليفتقر الى المايحصّلها معنى معقولا "بليفتقر الى المايحية الله موجودة فقط ، فهي في نفسها نسوع سبوا، كان بحسب نفسه نوعاً فالحيوان مثلا اذااعتبر مجرد كونه جسما ذا نسوع وحس كان بحسب نفسه نوعاً محصّلا و بالقياس الى المركب منه و من الناطق علية ماديّة وبالقياس الى الناطق الذي يحصله نوعاً آخر مادة .

واذا اعتبر من حیث هو بلا اشتراط ان یکسون معه زیسادة ام لا ، کان جنسا محمولاً علی الذی اعتبرناه اولاً و علیالگذی یشتمل علی کمال و زیادة .

واذااعتبر معالناطق متحصُّلاً به و متخصُّصا فيه (منه . خ،ل) كان نوعا .

فالحيوان الا و ل جزء الا نسان متقدّم عليه ضربا منالتقدم والثانى جنسه و جنسالا ول والثالث نفسه و انما يقال للجنس اوالفصل انه جزء منالنوع لا ن كلاً منهما يقع جزء من حدّه فتقدّمها عليه بحسبالعقل عند ملاحظة صورة مطابقة لنوع

داخل تحت جنس تقدُّم بالطبع و اما بحسب الوجود فهما و حصوصا الجنس متأخــر لا نه ما لم يوجدالا نسان لم يعقل له شئ يعمه وشئ يخصه و يحصُّله معنى بالفعل. وهذا خلاصة ما في الشُّفاء و فيه محل انظار .

الا ول : ان هذا تقسيم للشئ الى نفسه و غيره لان مورد القسمة ليس الا \_ الماهيئة المطلقه و هي عين المأخوذة بلا شرط .

والثاني : اذالمفهوم منالمآخوذ و حدُّه ان لا يقارنه شيء ٌ فالقـــول بكونه ماديَّه و جزء ٌ تناقض .

والثالث: انه جمل غيرالمبهم من اقسام المأخوذ بلا شرط شي ووقع التصريح آخرا بائه مأخوذ بشرط شي .

والرابع: ان النوع المركب هو المجموع من الجنس والفصل لا الجنس المتحصل بما انضاف والمأخوذ بشرط شيء .

والخامس: الى المادة الى كانت من الاعجزاء الخارجية فمن ابن يلزم تقدمها في ــ الوجود المقلى .

السادس : ان ما هو الحيوان في الخارج فهو بعينه الجسم فكيف يكون الجسم «بشرط لا» مأخوذا فيه متقدًما عليه .

السابع: ان الجسم كما يحتمل ان يكون انواعاً فكذاالنوع يحتمل ان يكون اشخاصاً فكيف يجمل الاول ٢ مبهما غير محصل والثاني محصلاً غير مبهم . والجواب عن الاول: ان الاطلاق غير منظور اليه في المقسم ٢ .

ا.. ان المادة اذا كانت من الاحزاء الخارجية . و،ط

الله فكيف جمل الأول مبهما ، هكذا وجدنا في اكثر النسخ .

٣- ؛ انالاطلاق منظور اليه فيالقسم غير منظوراليه فيالمقسم كذا يكون في نسخة داط ـ أاق ـ مان .

وعن الثانى : بالفرق بين التجرد عن دخول الغير وبين التجرُّد عن مقارنة الغيـــر والاَّولُ لا يوجب الثانى .

وعن الثالث: ان مبناه على ان الا ول اعم من الثاني فلا منافاة .

وعن الرابع : ان الثلاثة كلئها امر واحدٍ في الوجود فيجوز وصف كل منها بصفة الا خر في الجملة .

وعن الخامس: انَّ تقدُّمها فيه من جهة تقــدُّم ما يتتَّحد معها و هو معروض ـــ الجنسيَّة والجزئية باعتبارين .

وعن السادس ب: أنَّ احدالجسمين غير الثاني و قد مرَّ الفرق بينهما .

وعن السابع ب: أن العبرة بحال الماهيئات من خيث مفهومها في الذهن فالا بهام و عدمه بالنسبة الى الإ شارة العقليئة لا الوجود ، فالجنس مبهم لا نك ماهيئة القصة يحتاج الى التسميم بخلاف النوع فان معناه معنى تام لم يبق له منتظر الا الوجود و قبول الا شارة الحسيئة فابهامه بالقياس الى انحاء الوجودات والعوارض المشخصات فيجرى فيه ، بل في كل معنى كلى القياس الى اقيدوده المخصصة الا عتبارات للشكانة المذكورة ، فمفهوم الفصل اذا اخذ بشرط لا شى فهو جزه و صورة " و إذا الخيد لا بشرط فهو محمول " وفصل " واذا الخيد مع ما ينقوم به فهو نوع .

وماهيئة العرض ايضا عـُــرض" و عرّضي" و مركبّ منهما بالإعتبارات .

**<sup>→</sup>** 

لانالمطلق عبارة عناللابشرط المفسمىاللي عار عزالاطلاق واللابشرطية ، و حدا نظيرالوجود الذي لا يعتبر معه قبد اصلا و جميعالتعيناتالمأخوذة اوالمارضة للمقسم خارجة عن حقيقـة الوجود المقسمي والماهية التي اخلات مفسما .

البشهدالاول ٥٦/

### الاشراقالخسامس:

فى الفصل والفرق بينه و بين مايلزمه وكيفيئة اتحاده بالجنس و نسبة الحد الى المحدود وان ما يذكر فى التحاريف بأزاء الفصول اكثرها لوازم و امارات للفصول الحقيقيئة ، فمشل الحساس والناطق ليس فصلا بل فصل الحيوان كونه ذا هويئة در اكة متحر كة ، لكن الانسان ربما يضطر لمدم الانطلاع على ما هو الفصل الحقيقى او لمدم وضع اسم له الى الانتحراف الى الكلازم والعلامة .

فالمراد من الحساس ليس نفس هذا المفهوم المتألف من الا نفعال الشعورى او ــ الا نفافة الا دراكية والالزم تقوم الجوهرمن الا نفعال او الا نفافة بل الفصل بالحقيقة مبدء هذا الفعل والا نفعال ، و ستعلم انسه لا يزيد على نفس الوجود للحيوان فكذا في كل فصل فكل معنى " اذا اعتبر مسعه معنى آخر فاذكان معايفا يره جعلا " ووجودا فليس فصلا له بل ربعا كان عسرضا خارجاعنه واذكانت بينهما مفايرة ما من حيث التحصيل والا بهام لا غير .

قال الشيخ في الشفاء «العقل قديمقل معنى يجوز ان يكون ذلك المعنى بعينه ٢ اشياء كثيرة ، كل واحد منها ذلك المعنى في الوجود فيضم اليه معنى آخر "يعين وجوده بان يكون ذلك المعنى مضمننا فيه ، وانعا يكون آخر من حيث التعين والا بهام لا في الوجود » .

وقال تلميذه في التحصيل: «اعلم ان الكثرة تكون من لوازم الوحدة في الذهن على وجوه:

فمنها ما يلزم مقدارا واحدا كالخطُّ من كثرة الا جزاء بالقوَّة .

١- كتاب الشعاء الهيات فصل اعتبارات الماهية ص١٩٢٨١٢٨٠٠ ،

٢- : ذلك المعنى نفسه اشياء كثيرة ... الخ ؛ داط .. آاق .

و منها : مثل لزومالكثرة للعشرة و سايرالا عداد .

ومنها : مثل لزومالتعيين\ والا بهام للمعقول منالحيوان و من سايرالا ُجناس. ومنها : لزوم متعينات كثيرة من مبهتم جنسي " .

ومنها : لزوم الجنس والفصل من نوع «مثّا» " .

ومنها : لزوم المقدُّمات للنتيجة .

ومنها « اجزاء الحد للمحدود » انتهى .

فان 'اخذالناطق شيئا له نطق بشرط ان لايكون معنى و زايد هناك لم يكن فصلا بل جزء" من الاعتمان و ان 'اخذ من غير شرط بل مع تجويز ان ينضم اليه معنى آخر كان فصلا .

وهذا فىالا مورالمركتبة و اما فيما ذاته بسيطة فالعقل يفرض فيه هذه الاعتبارات واما فىالوجود فلا امتياز فيه .

فان قلت : اذا 'اخذ كل واحد من معنيى الجنس والفصل من نفس ماهيئة بسيطة، ثم اعتبرا باعتبار يكونان بها مادين وصورة فيكون الانضمام بينهما انضمام متحصل بتحصل ، فيلزم من هذا ان يكون المأخوذ منه مركبا خارجيًا بناء على ان الامور المتباينة لا يطابق موجودا واحدا.

١ - في اكثرالنسخ مثل ترومالتمين والألهام .

 <sup>1-</sup> واعلم أن الخطة «ما» ليس في أكثر النسخ ولا في الاسفار وساير كتب انتصنف ولكن هذا اللغظ موجود
 غي كتاب التحسيل النسخة المخطوطة عندى .
 عن نسخة : آفق و نسخة : داط : باي الاعتبارات

المشهدالاول ۲۲۷

قلت: 'اخكذه على الوجه المذكور انها هو بالتعميل العقلى ، فان البسيط لا ماد"ة له ولا صورة الا بمجرد اعتبار المقل، فالتركيب في الحد" لا يوجب التركيب في المحدود ، وان كان الحد عين المحدود اذ التفاوت بالا "جمال والتقصيل انها هو في الملحظة لا في الملحوظ ، لا "مكان 'اخذ المعاني الكثيرة من ذات واحدة .

\* \* \*

اعلم اذالجنس والفصل من حيث كل منهما جزءالحد" لا يحمل على الحد" فاتلك اذا نظرت الى! وجودالا نسان فى الخارج لم يكن فى الذهن كثرة اواما اذا نظرت الى حد"ه من حيث تركيب من جنس و فصل كان هناك كثرة واذاعنيت بالحد المعنى الا ول كاذالحد بمينه هو المحدود فى العقل واذاعنيت به المسعنى الثانى كان شيئا مؤد" يا الى المحدود لا نفسه .

ثم انالحد أنما يتناول الجوهر تناولا حقيقيا بخلاف العرض اذلا بد من دخول الموضوع في تحديده وكذلك الصور الطبيعية وفي المركب يتكر وفي حد الجوهر مر تكين

ففى هذه الأمور يكون للحد زيادة على المحدود اضطرارا، وكذلك في تحديد اصبح الانسان بالانسان او قطعة الدايرة بالدايرة اوالزاوية الحادة بالقائمة على ان اجزاء الحد يجب ان يكون اقدم بالطبع من المحدود بالفعل اوبالقوة وهيهنا وقم بالمكس اذ ليس شيء منها من اجزاء النوع بل من اجزاء مادته بوجه اذ ليس من شرط الانسان ان يكون له عو انسان اصبع ولا من شرط الدايرة ان يكون لها قوس ولا من شرط القائمة ان يكون لها حادة ".

والفلط فىالاً ول لاً خذ ما بالعرض مكان بالذات و فىالاً حيرين لاً خــــذ ما بالذات مكان بالعرض .

<sup>1-</sup> في بعضالنسخ : لم يكن كثرة فيالذهن .....

### حِكمة عرشية

اتُّك قد علمت: اذالوجود لا حدُّ له و علمت اذالتشخص بالوجود .

فاعلم انه لا حكا للشخص بما هو شخص بل انما يتبين بالا شارة والمشاراليه من حيث هو مشاراليه لا يتحد لا أن الحد مؤاشف من اشياء معنوية كليسة ناعتية ليست فيها اشارة فانه لو صحت بها الا شارة لكانت تسمية ولم يكن تعريفا للمجهول بنعوت صادقة عليه .

### حِكمة عَرشيَّة "

ولك ان تسئلنا ب: أن الجنس والفصل اذا كانا متحدين فى الوجود فيلزم ان يبطل حصة الجنس بزوال فصله ، فما بال الشجر المقطوع اذا زال فصله و هوالنامى بقى جنسه و هوالجسم و كذا أبدان اموات الحيوانات.

فنقول: هذا مما ذكره صاحب المطارحات و تسبب القول بتبدئل حصة الجنس الى حصة أخرى له الى الا ختلال والتتحكثم و قال: انه قريب من تحكثمات المتكلسين كالتتفكيك والطفرة و غيرذلك و لهذا ذهب الى ان الجنس والفصل فى المركبات متباينان فى الوجود و تبعه بعض الا ذكياء ٢.

الله وان شلت لفصيل طاالبحث فارجع الى! ما حققه العجنف فىالاسفار الطبعة الحجرية ١٣٨٢ ع ق العجلدالاول من ١١٢ و حاشية الشفاء ط ١٣٠٠ م ق.م. ٣٦٠ .

۲ـ وموالمعتق الدوائي في حواشي التجريد ومباحثاته معالسيد السند القائل بتركيبالاتحادي بين المادة والصورة و ربعاً قبل يلزم على خداالتحقيق اتحادالروح معاليدن مع ادالروح مجرد والبدن مادي والتركيب الحقيقي يستدمى حلولالاجزاء بعضها فيالبعض والمصنف ذكر خداالبحث فيالاسفار طل! وجه لم يسبقه اليه احد: الجوامر والامراض كتابالاسفار ط كن مي ١١٩٨لي ١٩٣٢

Ibrasiltel

والحق أنه عند زوال النامى عن الشجر والحيدوة عن البدن زال الجسم بما هو جنس ولم يزل بما هو ماد ق ف ف ف الجسم الباقى ليس بدينه ما يتحصل بالفصل النامى اوالحساس كيف والفصل عائة للجنس و زوال المعلول بزوال علته امر ضدرورى . فالغلط إنما نشأ من اخذ ماد ق الشيء مكان جنسه .

### حِكمة عرشية

ولملئك تصول علينا اذ قد سممت مناالقول باتتحاد المادة والصورة فىالوجود المينى فتقول : كيف يصِّح الفرق بينالتركيب العقلى والتركيبالخارجى منالجنس والفسل.

قلنا: المادّة لما كانت في ذاتها امرا مبهما في التشخص والوجود نسبتها الى الصورة نسبة النقص الى الكمال كما اذالجنس بما همو جنس معنى مبهم في الماهيئة نسبته الى الفصل هذاالنسبة فهي ينتحد بالصورة جملا و وجودا كما اذالجنس ينتحد بالفصل جعلا ووجودا فلا يصح لا حد ان يقول جمل حيوانا، فجمل ناطقا الا "ان" الماهنات ولما جاز تخصّفها و تحصّلها بأئ فصل كان فاذا وجدت مادة المركب مفارقة عن هذه الصورة مع صورة اخرى و صودف فصل كان فاذا وجدت مادة المركب مفارقة عن هذه الصورة مع صورة اخرى و وودنا المجنس صادقا على نوع مع فصل آخر ، ظن "ان لكل من المادة والصورة عند الاجتماع وجودا غير وجود صاحبتها وليس كذلك بل المراد من قول الحكيم المحقق اذا قال وصورة الى صورة الى المورة الى صورة الى صورة الى المورة الى صورة الى المورة الى المورة الى صورة الى المورة المورة المورة الى المورة ا

ولهذا قالوا ب: أنالمتصل الذي هو فصل الكم ٌ لا يزيد في الاعيان على الكم ٌ

بل هما موجود واحد وان كانت الكميَّة يوجد معالاً نفصال فهذا هوالفرق بين. المركّب والبسيط في هذاالاً صطلاح .

و وجودها لا يأبى عنالتبدئل والتكثير في ذاتها لضمف وجودها فيكفى لبقاء داتها ... الشخصية رائحة منالوجود ولو في ضمن الاعجناس .

### الاشر اق السادس:

في حقيقة الفصل وانتها عين الوجود لكل نوع مركب او بسيط

### حِكمة" عَرشيَّة"

وليست اذا لم يكن لفصولاالجواهر جوهريَّة الا بجوهرية جنسها كانت اعراضا

يلزمها ان يكون كيفا لا بحسب ذواتها .

ا- وغيره يظهر به بل هوالذي يظهر بصورة كل شيء

المشهدالاول ۱۳۱

في نفسها كما زعمه صاحب المطارحات .

اذ عدم دخول معنى في حد شئ لا يستلزم ان يدخل مقابل ذلك المعنى فيسه والا لوجب من ذلك ان يكون الا عراض جسواهر في انفسها لا أن مفهوم المرض لازم لجميع الا عراض غير داخل في حدودها بل الواقع كما مرا اوسع من مراتب حدود الا شياء و ماهياتها فربتما يخلوالم تبة من النقيضين ولا يخلوالواقع منهما .

### حِكمة مشرقيّة

ان الصور الجوهريّة التي هي مبادي الفصول الجوهريّة ظهرالا "ن من حالها ائها في ذواتها ليست بجواهر اكما اشتهر من المشّائين ولا بالاعراض كما زعمه اتباع ــ الروافيتين و صاحب الاشراق .

وذلك لا تتحادها مع الفصول الجوهريئة المأخوذة في تحديدها من مواداها ، اما من باب زيادة الحد على المحدود توسئما واضطرارا كما مر واما من باب اخذ اللوازم في حدودالا شياء البسيطة كما قال الشيخ في الحكمة المشرقية ؟:

ان بعضالبسايط يوجد لها لوازم توصيلالذهن الى حاق الملزومات وتعريفها لا يقصرُ عنالتعريف بالحدود .

فالفصل المنطقى يمنى! به شى بصفة كذا مطلقا ، ثم بعدالنظر يعلم اتثه يجب ان يكون جوهرا او كيفا فليس كونالناطق جوهرا الا بعد ملاحظة الخارج ومشاهدة لوازم وجودالجوهر النظقى ، فالجوهر النشطقى يلسزمها الحيوانيئة بسببالحساسيئة والنباتية بسبب قوةالنشو والجسميئة بسبب طبيعةالا تصال والجوهرية بسببالتجسم

الـ في نسخة داط و آءَق : ليست بالجواهر . - - - ليست بالاعراض..داط قريعضالنسخ ولابالاعراض
 كما بالهالنبخ .... مان

فهذه كلها من لوازم وجودها لا من لوازم ماهيئة لها ان كانت .

### حِكمة" مشرقيّة"

فالحق "ان كل" بسيط ، صورته وجوده و كل مركب ، وجوده صورته فى العين و معنى صورته جزء ماهيته ، وليست صورته ماهيته لا"ن ماهية الشيء ما به «هوهو» وماهية المركب انما هى بكون الصورة مقارنة للمادة لابالصورة كيف كانت وان كان بمض الصور يلزمها فى الوجود ان يكون فى ماد"ة فالوجود والذات فى المسركب بما هو مركب من اللوازم الا"نتزاعية كالشيئية والا"مكان و نظائرها . ثم ان الصورة قد يقال على الماهيئة النوعية ، و على اكل ماهيئة شى" اكيف كان و على الحقسيقة التى يتقوم المحل بها نوعا طبيعيا و على اكمال للشى" مفارق عنه كالنفس .

ولو نظرت حق النظر في موارد استمالاتها جميما لوجدتها يرجع كلها الي اممنى واحد هو مابه الشيء موجوداً بالفعل ضربا من السوجود، ولاجسل ذلك صح قولهم: صورة الشيء هي ماهية التي بها هو ما هو ، مع تعقيبه بقولهم: ومادته هي حامل صورته، وليس شيئا متناقضا لما ذكرنا ان المادء مشحدة بالصورة وان كان لها نحو آخر من الوجود غير متحدة بها فيه فلها جهة استعداد و قوءة تكون بتلك الجهة سابقة على الصورة معيئة بحسب الرمان وكلامنا عى المادء التي صارت بالفعل لوجود هذه الصورة .

١- و على كل ماهية لشيرٌ ... الغ داط في النسخ المخطوطة : وليس متناقضا ، من دون لقط الشير٬ ..
 ٢- في بعض النسخ : على العبورة العينة بحسب الرمان ...

٣- : و كلامنا في العادة التي صارت بالفعل بوجود هذه الصورة ... الغ . نسخة: داط و: مان

المشهدالارل ۱۳۳

### حِكمة مشرقية

قد انكشف لك ، من المذكور مناً في هذا الا شراق و مما مضى في اشراقات سابقة : ان ما يتقوم و يوجد به الشي ، من ذوات الماهيات المركبة او البسيسطة ليس الا مبد النصل وساير الصور والنصول الشي يؤخذ منها ويتحد بها هي بمنزلة اللوازم الوجوديئة لمبده هذا النصل وان كان كل منهما مقو ممالحقيقة اخرى بحسب وجودها فعقايق النصول ليست الا الوجودات الخاصة للماهيات التي هي اشخاص حقيقية .

فالموجود من كل شئ فى الخارج هـو نفس الـوجود له لكن العقل ينتزع بوسيلة الحس و المشاهدة من نفس ذاته مفهومات كليئة عامة ، او خاصة و من عارضه ايضا كذلك فيحكم عليها بمفهومات ذاتيئة جنسيئة و فضليئة او عرضيئة عامه وخاصه فما يحصل في المقل من نفس ذاتـه يسمى بالـذاتيات وما يحصل فيه من جهة اخرى المسئى! بالعرضيئات .

فالذاتي متتحد معه و محمول عليه بالذات والعرَّضيُّ بالعَـرُضُ .

# تَفريع عُرشي ا

فهذا معنى وجودالكالى الطبيعى اى الماهية من حيث «هى هى» فى الخارج لا كما هو المشهور من الحكماء اتها موصوفة بالوجود بمعنى ان الوجود كماهو منسوب الى الشخص منسوب اليها و لا كما زعمه المستكلمون النافسون لوجودها اتها غير موجودة بوجود الشخص اصلاً.

فالمذهب المنصور ان الوجود بالحقيقة هو الموجود المتشخّص بنفسه والماهيئة يُنتزع من نفسه والعرضي "ينتزع من وجود متعلق به .

1- في: داط - آاق: مبدعالفصل الاخير

الاشراق السابع:

في معنى الائشد" والائضعنف .

اعلم اذالفصل المنطقى اذا كان موجوداً لايجب اذيكون الفصل الذى بالاشتقاق موجوداً بالفعل على نعت الانفراد ، فكثير من انواع الاعراض لها فصول منطقيقة وليست لها فصول اشتقاقية كمراتب الحرارت والروايح والسئوادات في حركة الاشتداد والنقص والا لكانت الكثرة الغير المتناهية السترئبة موجودة بالفعل .

ولا ايضا لجميع الانواع الجوهر افصول اشتقاقية الاما كان منها فيه تركيب فسان كثيرا ما يحصل من جوهر صورى كمالى فصولا منطقية لانواع كثيرة ينتزع جميعها من هـذاالوجود البسيط الكمالى فتثبت ان للوجود كماليئة و نقصا و شداته وضعفا .

قالت الحكماء المشاؤن: اذا قلنا سواد اشد من سواد آخر فالمعنى ان احدهما في خصوص فوديتته بحيث يكون له كمالية على الا خرفى المعنى المشترك لاان السعنى المشترك من حيث معناه يكون متفاوتا ، فالتفاوت عندهم يرجع الى الفصول.

واما اتباع الرواقيين و حكماء الفرس فنسقل عنهم صاحب حكسمة الا شراق القول بوقوع التشكيك والتفاوت بالاشد يئة في بمضالا نواع والسذاتيات للا شياء كماهيئة النور والحرارة والمقدار وكذلك في الجوهر ، كما التّهم ذهبوا الى التفاوت بالا قدسيئة بحسب الماهيات و قد مر " بطلانه .

١- ؛ ولا ابضًا لجميم الانواع الجوهرية ... داط: آءَق

٣- : فينقل منهم صاحبالا شراق ... داط

المشهدالاول ٥٦/

واما تفصيل مباحث التشكيك مستقصى وققد اوردناه فى الاسفار او رجّعنا هناك جانب القول بالا شدارة بحسب الماهية والمعنى و اهيمها نقول هذا التفاوت كالتفاوت بالا قدمية يرجع الى انحاء الوجودات فللوجود اطوار مختلفة فى نفسه والمعانى لا طواره.

### حكمة مشرقيَّة "

المعانى الكلئيّة لا يقبل الا شمه والا ضعف سمواء "كانت ذاتيات او عوارض سوى الوجود فائه بذاته مما يتفاوت كمالا و نقصا و تقدّم او تأخرًا وافتقارا و غنى " لائه بذاته متعيّن فهو بذاته منقد م و تقدّم " ومتأخرو تاخركما انه بذاته كامل وكمال و فاضل و فضيلة و عدمه نقص و ناقص بذاته و شرة و شرير.

واماالمعانى الكلية ايئما كانت و اينما كانت فانعايلحقهاالتقدم والتأخر والكمال والنقص بواسطة وجوداتها الخاصة ، فالنقور مثلاً لا يتفاوت في مفهومه و هو نفس الظهور والمعنى الكلي وانعا يتفاوت الانوارالخارجيئة التي هي وجودات محضة .

وصاحب الا شراق لرأى ؟: ان الوجود امر انتزاعى ذهنى لا صورة له فى الاعيان و زعم ان الماهيات كماهيئة النثور والسواد و غيرهما و كذا ماهية الجوهر مما يتقبل الا شد و الا شعرف والتقدم والتأخر بذواتها الى بحسب معناها النوعى او الجنسى و هذا غير صحيح عند اهل الفقر.

<sup>1..</sup> الاسغار السغرالاول مباحث الوجود ط ١٩٨٢ ه قاص ١٠٠٤ الى أ ص ١٠٧ وقد حوز وقده التشكيك للسغرالاول مباحث الوجود ط عدم المستقبل المستقبل

\_ : صاحبالاشراق واي ... و:ط ك.. : في تسجة آيف : بلاتها ، و خلا اصح لان فياليش : و كلا ماهية الجوهر ك.. : في تسجة آيف : بلاتها ، و خلا اصح لان فياليش : و كلا ماهية الجوهر

وكذا المشاؤن زعموا : انالقابل للتشكيك بالا مديئة مصانى النور والسواد و غيرهما .

و جميع ذلك عند اصحابنا و ِ اخواننا يرجع الى انحاء الوجودات المتفاوتة في ــ الموجودية .

لست اقول : في هذاالمعنى الكلي لا نه كسايرالمعاني له وجود زايد في العقل بل فيما يتحقق بهالشي و يقابل العدم .

## بَحَثْ و تَحصيلْ

اعترض صاحب الا شراق على المشائية بين في حكمهم الا شدا والا ضعف في السوادية مثلا يرجعان الى فصول السواد ، بان الفصل عرضي لطبيعة الجنس و هو في مفهومه غير مفهوم الجنس فحاله كحال المسرّضي الا خر فيكون الا شتداد فيما وراه السواد.

والجواب بلسانهم: ان الفصل في ذاته امر بسيط يلزمه لذاته معنى الجنس في ــ الواقع و ليست (ليس . خ، أن) له ماهية داخلة تحت جنس آخر يكون لها وجود لم يكن باعتباره سوادا بل غير سواد ، ففصل السواد سواد لا غير و اما بلسان هذا الوقت .

فنقول: فصل الشئ بالحقيقة نحو وجوده كما الهمنالله به والوجود و ان كان غير الماهيئة بحسب تحليل الذهنى لكنئه عينها في نفس الائم و اليه يرجع احكامها به الخارجيئة و آثارها ، ففصل السواد سواد بل هو السواد الحقيقة و كان ففصل السواد عدام الجوهر جوهر بالحقيقة ولا يؤخذ في حدام الجوهر اذ لا حدا للفصل كما لا حدا للوجود .

المسل ايرادات صاحبالاشراق ملاكورة في اوائل حكستالاشراق بعنوان : حكومة في نزاع بين الباع
 المشائين . عل ١٣١٦ ه ق ص ١٩٦٧ ، ١١٨

# المشهد الشاني

في وجوده تعالى و ِانشائهالنَّشَأةالا ّخِـرَة والا ُولى ا و فيه شُواهد

### الشَّاهِدُ الآولِّل:

في صُنعه و اِبداعه، و فيه ِ اِشراقات:

الاشراقالاول :

في غينائه عمثًا ستواه

الا و التعالى [تعالى ] تام الوجود ، فوق التشمام فلا يعوزه شي من كمال او صفة او اوادة او داع او آلة و هو تام الفاعلية فلا يعتريه تفيئر ولا تأثير وانفعال من غيره او تعقل لا ثنه عظيم الرتبة غير محتاج الى غيره و هو اول كل شي فلا او الله بوجه من الوجود .

ولو كان؟ له فى ذاته جهة امكان او قوءة فلا يكون واحدا حقيقيا ، ولو كان فيه كثرة فيكون مفتقرا الى! غيره فغيره يكون مبدء اولا ككل شئ

ثم لو تغيير سواء كان التغيير زمانيا او ذاتيا لكان تغييره من خير الى شرا لان كل رتبة غير رتبته فهودون رتبته وهذا مستحيل في العقل اذالا شياء لاينتقل ولاينقلب طبعاً الا الى اما هو خير" له بالا شافة و لما سبق ان كل متحرك ذوقوة جسمانية و كل ملتحق بشي كن في ذاته فهو ذو ماهيئة ا والا ول صرف الوجود الذي لا "اتم منه .

الأشراقالثاني :

فى الا شارة الى ان صفات الا شياء من لو ازم صفاته تعالى بل مستفرقة " فيها

ان صفات الله كوجوده غير عارضة لماهيته حتى يكون له حد ً لم يكن فيه عالمِما او قادراً .

لاَّتُه صمد ، فرد ، يجب ان يكون جميع كمالاته قد خرج فيه من القوَّة الى ــ الفعل «لا يفاد ر ُ صغيرة ولا كبيرة الا الحصليها آ» لا نه لا جهة فيه غيره .

و قد مر" ان وجوده كل الوجود هكذا صفاته كل الصنفات لا نه بسيطالحقيقة وما هذا شأنه يكون كل الشيء اذ كل بسيطالحقيقة لا يكون فيه نقصان لانالنقصان يوجب التعدد فيا لاتعدد فيه اصلا"، لايكون ناقصا وما لا نقص فيه لا يكون شي من معنى ذاته خارجا منه كما مر" فعلمه تعالى واحد" ومع وحدته يكون علما بكل شي وكل علم لكل شي اذ لو بقى شي مالا يكون ذلك العلم علما به لم يكن علما حقيقيا بل يكون غلما بوجه و جهلا بوجه آخر ال

۱\_ : قهو ذا ماهية .... داط

۲ ـ سورة ۱۸ ، آبة ۷) .

۳ـ انه دنده قد قروخداالبرهان بوجه آخر فی الاسفار والمتنامر و قد ذکرنا تفصیله فی حواشی هذا
 ۱لکتاب واقد بقول الحق فهو بهدی السببل . آخری ای

المشهدالثاني ١٩٩

و حقيقةالشئ لايكون ممتزجا بغيره فلم يخرج جميعه منالقوة الىالفعل و قد مرًّ انالاً ول تعالى ليست فيه جهة امكان و قوءٌ .

ومن استصعب عليه ان يكون علمه تعالى مع وحدته علما بكل شي فذلك لظنه انه واحد وحدة عددية و قد سبق ان وحدته ليست كالا حاد فكذلك وحدة صفاته الكمالية ١.

وهذا من غوامضالا سرار الالهيئة ومنالحكم التي لا يسئها الا المطهئرون .

## نَص تنبيهي

فما عندالله تعالى هوالحقايق المتأصّلة التي ينزل الا شياء منها منزلة الظّلال والا شباح و ما عندالله احق بها مما عند انفسها .

قال بعض العلماء: العلم هناك في شيئية المعلوم 'اقوى من المعلوم في شيئية نفسه ، نعم فانه 'مشيئي، الشي و محقق الحقيقة والشي مع نفسه بالا مكان و مع مشيئه بالوجوب والتعامية و تأكندالشي و تعامه فوق الشي و يزيد واذكان فهم هذا يحتاج الى المطلف شديد .

الاشراقالثالث :

في انَّ اوَّل فيضه امر وحداني

قال الله تعالى! : «وما امرَ نا ٢ الا و احدة "» لا ن ما وجد منه تعالى! اولا يجب ان يكون عقلا لما مضى ان الله واحد حقيقى فيجب ان يكون اول فيضموجود اواحداً

<sup>1.</sup> لان وحدته وحدة اطلاقية لا بشرطية بل عار من جميع القيود حتى اللابشرطيه لان ذاته غير متمين ونعين كل شي' منه

٣ ـ سورة القمر )ه آيد مه وما امرنا الا واحدة كلمج بالبصر ،

مفارق الوجود والتأثير عن المادة فلا يكون الصادر الا و ل غير المقل لعدم الوحدة فى الجسم والتأثير فى الهيولى واستقلل التأثير فى العرض والصورة واستقلل التأثير فى النقس \

### الاشراق الرابع : في كيفيئة توسئط الفيض الا<sup>ء</sup>ول لساير الموجودات

لو صدر عن كل عقل عقل لما وصلت نوبة الوجود الى الاجسام ولو صدر عنه غيره بالذات لكان في ذاته كثرة " بالذات .

فنقول: على منهج عرشي : ان للفسيض الأول وحدة بالذات من جهة كونه موجودا فايضا عن الأول و له كثرة بالعرض من جهة لحوق الماهية به من غير جكل و تأثير بل لضرورة قصور ذاته عن ذات الاول تعالى فبجهة وجود ذاته المعقولة لهصدر عنه شي " ومن جهة ماهيئة و امكانه و فقره شي الاشرف بالاشرف والاخس بالاخس ثم يزيد التكثر في الاسباب فيزداد الكثرة في المسبئبات والكل منسوب اليه تعالى بالذات و قد علمت الفرق بين فعله و اثره فقعله الوجود مطلقا واثره لوازم الوجود ات من الماهيات.

الاشراقالخسامس:

في عددالمالاتكة المقليّة:

قال الله تعالى : ﴿ وَاوْحَىٰ ۚ أَ فَي كُلُّ سَمَّاء امْرَكُمَا ﴾ قَسَدُ مَرَّ انْ لَكُلُّ مُتَحَرَّكُ

۱- و قد ذکرتا نفصیل هداالکلام والبرهان علی البات حقیة عداالدرام فی حواشینا و انتظر . ۲- سورة فصلت آیة ۱۱ تقضیص سبع سعاوات فیپومین و اوحی فی کل سعاه امرها .

المشهدالثاني ١٤١

محرَّكَ فعددالمحرَّكات كعدد المتحركات و علمت استناد الحركات الطبيــــميَّة الى' اشواق و ارادات" و علمت انتهاء ّالاُشواق الى! غايات عقليَّة .

فلو كانت المتحر"كات والمحر"كات ينسب اليه تمالى و الى فيضه الا ول ابتداء ، لا على ترتيب اول و ثان بل جيملة واحدة لكان تطر"قت الى ذاته كثرة الجهات و قد اقيم البرهان على وحدته و على ان فيضه الاول وحداني بالذات مثلث بالمرض فيكون الجواهر المفارقة كثيرة على عدد المتحركات الواكرات الكليئة .

ثم انه قد ظهر للحكماء بصناعة المجسطى وجود 'اجرام كثيرة سماويئة فوق\_ الخمسين دورية الحركات الدائمة المختلفة قدراً وجهة و لكل كرة متحر كة قوءة محر كه شوقية غير متناهية الشئوق ومحرك ثابت كما يحر ك المعشوق العاشق.

فلكل منها محر كان : مفارق عقلاني . و : مزاول نفساني يتقوم بهما (متقوم بهما أمتقوم بهما أمتقوم بهما أمتها . خال صورةالجرم السماوى فالمحر كات المفارقة يحر الدائرة على التها مشتهية عاشقه .

والمقول اعلاها مرتبة واقربها منزلة من الحق واشدُّها عبوديَّة وعشقا له فعددها على عددالاكثر و عدد مدبرًاتها .

فجنودالله كثيرة لا يعلم عددها الا هو كما قال: «وما يُعلم جُنُودَ ربُّك الا مُحــو \* » .

إلى قرائستة العظيرة اي الطبح العجرية: على عددالمحركات والعركات الكلية ، وفي اكترائيستخ
 المخطوطة: على عددالمتحركات .
 عدرة المدئر الا آية ١٤٤ .

الأثر اق السادس:

في تنزيهه تعالى من مذاهبالجهال:

نتزه بارئك مما قالته اهل الجاهليّة الاكولى! والثانية ، اما الا والسون فمنهم من قال : بان الواجب الغنيّ عما عداه هو هذا الفلك المحسوس الدوءًار او الكواكب النيئر السيار كلها او واحد منها .

ومنهم من زعم ان مادة هذهالمحسوسات و هيولاها هي الاله وكانت مجرّدة قديمة منه حدثت فيهاالصور والحركات والمركبات .

ومنهم كاصحاب ذيمقراطيس على! ائتها اجسام متتّفقة" بالنوع مختلفة بالشكل . ومنهم كاصحاب الخليط على انتها اجسام مختلفة بالنّوع .

ومنهم اتَّه عنصر واحد" ماء" او هواء" او نار" او غير ذلك .

ومنهم وهمالنحرنانيئون من قال ائتها: خمسة هيولي و زمان و خلا و نفس وآله ومنهم وهمالنتصاري ائتها ثلاثة اقانيم : الا ب والا بن و روحالقتندس .

ومنهم وهم المنجوس الجاعلون وجوبالوجود لضدَّين خير و شرِّ و يعبُّرون عنهما : بيزدان و اهرمـَن ٢. وتارة ً بالنوروالظثلمة و اهؤلاء اقرب الكنفرّة الى\_ السُمقول.

وامثا اهل الجاهليّة الثانية فمنهم من ذهب الى انه جسم مستو على العرش . ومنهم من ذهب على اتّ محل الحوادث والارادات الفهر المتناهية .

ومنهم من قال : أنه لم يزل ولاسنح فيه أرادة ثم ابتدء ً و أراد و من هؤلاء من

١-، في تنزيهه تمالي! عن مذاهبالجهال ،

٣- في النسخ المخطوطة : و يعيرون عنهما : تارة بيزدان و أهرمن و تارة بالتور والظلمة

المشهدالاول المسهدالاول المشهدالاول المسهدالاول المسا

قال بالداعي فمنهم من قال : انالعالم وجدحين كان يصلح لوجوده .

ومنهم من قال: لا يمكن وجوده الاحين وجد: اذ لا وقت غيره، ومن لم يقل بالداعى قال لا يتسعلق وجوده بحين ولا بشى آخر خوفاً من العجز عن التعسليل بن بالفاعل فقط ولا يسئل عن لم و هذا اقرب مع اتفاقهم على نفى العلية التامة ١.

ولو كنت ذا بصيرة بالاصول المشرقية والعرشية و قد شرح الله صدرك بنور الاسلام يسهل عليك طرد هذه الاوهام المظلمة عن نور فطرتك و رجم هذه المغاليط المضلة عن سماع عقلك انشاءالله تعالى .

## قضيَّة " فرُ قانيَّة

ان اكثرالناس يعبدون غيرالله كما قال سبحانه: «وما يؤمر اكثرهم بالله ؛ الآ وهشم المشركون» و قوله تعالى: «باايثها الذين اكترا المبنوا» و آيات كثيرة في هذا المعنى فان جميعهم غيرالعارف الرباني لا يعبدون الله لائن الهستهم هي بالحقيقة صكور اصنام ينحتونها بالات اوهامهم فلا فرق كثيرا بينهم وبين عبادالا وثان الآ بالفاظ فان المعبود لكل واحد ما تخيئك في وهمه و تصوره في خياله الاالا لهيين بالفاظ فان المعبود لكل واحد ما تخيئك في وهمه و متولى امورهم كما ان ولي الذين وصلوا الى معرفة الله بنور هدايته و هو وليتهم ومتولى امورهم كما ان ولي الماكمين على على عبادة صور الاجمام واصنام الاوهمام هو الهوى والنبيطان كما قال سبحانه: «الله ولي الذين المنوا يتخرجهم من الظائمات الى النسور في والثذين كفروا الولياؤ هم الطاغوت يتخرجونهم من الظائمات الى النسور في والثذين كفروا الولياؤ هم الطاغوت يتخرجونهم من الظائمات الى النسور في والثذين كفروا

١٠٠٠ نفى العلية التماسة ... ع د ، ط ٢ ـ ٢ ـ سورة يوسع ، ١٢ ، آية ٢٠٠٠

۳\_ سورة ، ٤، آبه م١٢

<sup>£۔</sup> سورہ ، ۲، آیة ۸۵۲

3}\ الشواهدالربوية

[واليه اشار ايضا بقوله: «اتتكم وما تتعبدون من دونالله حصب جهنم» وكانوا يعتقدون انتهم يعبدون عيسى (ع) فجاد الواالرسول(ص) فيهذهالا ية فقال:معبودكم الطاغوت اشار عليه السلام الى! ما تصو روه في اوهامهما الفاسدة].

### حِكمة " قُرآنيَّة"

ان جميعالناس يعبدونالله بوجه حتى عبكة الاعتنام فائهم يعبدونها لظنهم \_\_ الالهيئة فيها فهم ايضا يعبدون ما تصوروهالهالمالكم بالحق الا ان كفرهم لاجل تصديقهم غيرالله ، انه هوالله فقد اصابوا فى التصوار واخطاوا فى التصديق .

ولا فرق بينهم و بين كثير منالاسلاميين من هذاالوجــه قال تعالى: «وقضى ا ربُّك؟ الا تمبدوا الا ابتًاه».

### حِكمَة مشرقيَّة ﴿

ان الجميع الموجودات كائنة كانت او متبدعة دين فطرى و طاعة جبائية لله تعالى الا يتصور فيها عصيان اصلا لائن المسره ماض و مشيته نافذة و حكمه جار، لا مجال لا حد فى النمور و التعمل اعنى بذلك الا مر التكويني و القضاء الحتمى.

واما الائمر التشريعي المكلئف بهالثقلان خاصة ، فيسقع فيهالقسمان : الطاعة والمصيان بالهام المكلك و وسوسة الشيطان بمقتضى الاسم الهادي والمصل المشار اليما باصبعي الرحمان في قوله عليهالسلام : «قلبالمؤمن بين اصبعين من اصابع لله عمان» .

اب هدهالعبارات ليست في النسخة المطبوعة بل تكون في بعض النسخ المعتبرة عندالاتحلام و منطوم الها سقطت من الناسخ «واليه اشاريقوله: «الكم ومالعيدوزمن دونالا، حصب جهشم» وكاتوا يعتقدون الهم يعيدون عيمى عليهالسلام فجادلوا الرسول «منء في هذه الاية فقال: معيدودكم البطاغوت اشار طيهالسلام الي ما ما تصوروه في اوهامهم الفاسدة، دعلسـآياق بـ ليهمـم، من المناسعة عموروه في اوهامهم الفاسدة، دعلسـآياق بـ ليهمـم، من

المشهدالثاني 6 ) {

الأثر اقالسابع:

في محبَّت لِعباده:

قال الله تعالى! : «يتحبتهم! و يحبونه» اعلم ان الا ول تعالى! اشد سار ومسرور و مبهتج و مبتهج بذاته لا نه في علمه بذاته اجل مسدر لله لا بهي مدر ك باشد ادراك .

والعالم والمعلوم والعلم في حقَّه واحد وكلُّها في حقَّه بأعلىالمراتب .

واللذَّة في المحموسات الشُّعور بالكمال الواصل من غير حجاب و غفلة .

فما يليق به بازاء هذاالمعنى وان لم يسم ً لذَّة ً بل بهجة ً و علاء ً و بهاء يجب ان يكون في اعلى المراتب .

فالا ول اجل مفتبط بذاته و بفيره ايضا من حيث ذاته محبئة غير متاهية الشداة لا أن من عشق احدا عشق ما نسب اليه من جهة ما نسب اليه من آثاره ولوازمه و كتبه و تصانيفه و صنايعه و رسله و جناسائه .

وقد علمت ان الموجودات الفايضة عن الحق كونها في انفسها هو نفس كـونها من الحقّ بلا اختلاف فالكلُّ محبوب له على درجات متفاوتة حسب درجات قتربها و بُعدها من الجمال الائتم والجلال الائكرم و نحن نلتذ بادراك روايح الحق في اوقات متفرقة من ايام دهرنا المالا يقدر الالسن وصفها و نحن مصروفون عنه مردودون في قضاه حاجات منفسون في تدبير الطبيعة البـدنية اذا تعرَّضنا على سبيل الا مختلاس

۱\_ سورة، ۲۵ آية ۹۹ .

٣- واليه اشارائيني س: ان له في ايام دهركم تعجات الا تتعرضوا لها ١٠٥٠ و اعلم ان لهذاالحديث مدي عالماً حقايق بعيدة المفور و نعن قد بينا معنىالتعرض وانواعه و اقسامه مرالتعرض على التعرض المسئلة و النجرد الماري عنالتممل اعتيالتعرض بالاستعداد اللهائي الغيرالمجهول والتعرض بصفاء الرحائية و التعرض المستودج معالتمعل والتعرض بالمحية ويلازمهاالعثر اما مطلعاً او مقيداً و قال اعلمالسلام»

لنفحاتالها في زمان قليل جدًا يكون كسمادة عجيبة و هذهالحاله للمقربين ابدًا من غير تشوش فكيف بهجتهم و سعادتهم وكيف من ابهجهم و اسعدهم .

وبعد سعادةالعشاق الواصلين العقريين ، سعادة العشاق المشتاقين الدائرين حول جنابه قد نالوا نيلاً من حيث الثقاتهم لفتة و عشقهم بما لديه و حجبوا عنه حجاباً من حيث هثويتهم الى اعالم الطبع فيكون لهم ضرباً من الشتفاوة الضرورية الا انت من حيث هثويتهم الاجل استكمالهم التدريجي و خروجهم من القوة الى الفعل فيساليس لهم من الكمال اللايق بحالهم و هو ايسر عرض واسهل غرض لنفوسهم واجسادهم في سنتهيدون ذلك على التدريج من مباديهم الذاتيئة من غير حاجة الى علة مباينه لذواتهم لائن نفوسهم واجسادهم بالفعل في كل مالها من الجواهر والاعراض الا الاوضاع الغير المشكن الا جسادهم بالفعل في كل مالها من الجواهر والاعراض الا المتوسهم فعند حصولها التدريجي يعصل لها القترب والمشركة عندالله ويكون لها بهجة بجديدة بعسبها و بقدر مايكون بالقوة يكون لها شوق والثوق لا يخلو عن اذى الا ان ان من جهة معشوق نيل منه شي عظسيم و بقي شي يسير يكون لذة الا أذى اذا كان من جهة معشوق نيل منه شي عظسيم و بقي شي يسير يكون لذة الا وقد مثلوا ذلك ب : الدغدغة لا نها مركبة من لذة و الكم .

وبعدها تينالمرتبتين منالعشاق الا الهيئين نفوس اهل الكسمال من خواص ً ـ البشر و اهؤلاء لا يخلون ايضا عن علاقة الشؤق ما داموا في الدنيا و طائف " منهم

<sup>.-</sup>

الفتر فخرى التعرض للحق يصفة المحبةالفالصةالمطلقة الذي لا يطلب فيه شيئا سوياف و لا علـم للمتعرض بهذا بللا يعرف سببالحب ولا يتعين له مطلوب و قد قررتا اقسامالتعرض في شرحنا على! «قصوصالحكم» للشيخالاكير والفوتالاعظم ابنالعربي«رضماته عنه» .

١- : اذا تعرضنا على سبيلالا ختلاس لتفحاتاته ..... داط .

٣- من غير مشوش .... آغاق ، ٣٠ - ٣٠ في كل دهرهم دعط .

<sup>£</sup> ــ: يكون للايلة ... داط

المشهدالثاني ١٤٧

يُتصِلُونَ فيالاَ خَرَة الىالسابقين الاَ ولين فيجدون الروح الاَكبر و يتلوها تفوس السَّدُّدين بينالجهتين العالمية والسافلة ويتلو 'هذه تفوس الاَ شقياء عُمثار هذه ــ الشَّفْأةالدنيا «وما لـــه فيالاَ خَرة من خَلاق \ » .

ومع هذا ما من شي الأوله كنال يعصله و عشق يخصُّه اراديًّا او طبيعيًّا او شوقاً و حركة اراديَّة او طبيعيَّة يوصلانه اليه اذا فارقت و هذا نصيبه منالفيض ـــ الاقدس رحمة من ربّ العناية الازليَّة في حقّه و ستسمم لهذا زيادة .

الاشراق الئسامن:

في انَّ الحيوة سارية" منه تعالى في

جميع الموجودات

انه لا يوجد جسم من الا جسام بسيطا كان او مركبًا الا و له نفس و حيسوة ، لان مصور الهيولى بالصورة لا بد و ان يكون امرا عقليا كما مر والمقل لا يفعل صورة في الهيولى اللا بواسطة النفس لا ن الا جرام كلئها سيالة متغيرة متحر كه بعسروها وطبايعها كما مر .

والمتحرُّك لا بدُّ فيه من امر بأنى مستمرٌّ فيكون ذا جوهر نفساني .

ونقل معلم الفلسفة الا ولى ارسطاطاليس فى ا تولوجيا عن استاده افلاطون يه الشريف الا إلى انه قال : ان هذاالهالم مركب من هيولى الا وصورة وانسا صور الهيولى طبيعة هى اشرف من هيولى! و افضل و هى النفس العقبلية وانعا صارت يه النفس تصرّور فى الهيولى! بمافيها من قورة العقل الشريف و انسا صارائمقل منفتو يا للنفس على! تصوير الهيولى! من قبل الا تيئة الا ولى التى هى علشة الا تينات العقلية

۱ـ سودهٔ ۲ ، آبة ۱۹۷

والنفسية والهيولانيئة و سايرالا شياء الطبيعيّة و انما صارتالا شياء الحسّيّئة حسنة بهيئة من اجلالفاعل الا ول غير ان ذلك الفعل انما هو بتوسط العقل والنفس .

ثم ً قال : انالا ُنتية الا ُولى الحق ُ هي التي تتفيض على العقل الحيوة او ًلا ٌ ثم على النائدية و الموالية و هو البارى الذي هو خير محض .

### الاشراقالتاسع:

في لمنيئة لأخول الشئر في فضاء الالهي .

الوجود كلثه نور" و حيوة" عندنا لما عرفت انه اظهرالا شياء والا شراقيون و حكماء الفرس وافقونا في المفارقات والنشوس والا نوارالعرضيئة التي يدركها البصر كانوارالكواكب ا والشهب والسرج دون الطبايع والا جرام.

ولو لم يكن الطبيعة في اصلها نورا لما وجدت بين النفس والجرم، والهيولي اللهي الله على الطبيعة في الله الله وهم مظلم ظهرت فيها اولا الاعجرام الشفافة لضعف قوتها عن احتمال الوجود تسم الاعجرام الكثيفة لتضاعف جهات الاعدام و تركف العدميات ".

فكل علمة فى العالم من جوهر الهباء الذى هو الهيولى ، و هى اصل الدنيا و منبع شرورها و بما هى فى اصلها من عالم النور قبلت جميع الصئور النورية للمناسبة، فانتفت ظلمتها بنور صورها فان الصور اظهرتها فنسبة الظائمة الى الطبيعة فى اصطلاح

احدوان شئت لعقبق عدالكلام و برهان انالوجود كله نور مندون اختصاص بالعقول والنفوس والانوار العرضية فارجع الى احواشى المصنف على شرح حكمةالاشراق ، الطبعةالحجرية ١٣١٤ هـ ق ص١٦٣٠، ١٦٤ - الدين على المدرول كالدين الدين الدين الماكان على المدرون على المدرون المد

<sup>4-</sup> قاليمض تلاماته (وهوالعكيم التحرير الشيخ حسين التنكايش) والعراد بضعف قوةالإجرام الشفانة هو قريها الىالعطية و يعدما من جهات العدم .

المشهدالثاني ١٤٩

العقلاء و عندنا ليست كذلك ١.

080

و هيهنا دقيقة عرشية و هي ان كل جسم نسبت اليه الظلمة اذا تلطف بالنار او غيرها كالمشحق الشديد يصير استنيرا، اولا يرى ان الحطب وهو جسم منظلم كمايترائي اذا لطفته محاورة النار يصير "دخانا مشتعلا" نيترا.

## ِسر<sup>8</sup> آخير

اولا يرى ان حركة الائنماء فى النباتات ينتهى بها الى تحصيل البندور واللبوب التى هى فى الائتمار (فى الشمار . خهل) والسفاية فى البدر واللب هى السديمن الذى يحصله العبيمة النباتية والديمن بمجاورة النار و اخراجها إيئاء من القوية الى الفعل بالتلطيف يصير منيرا .

فعلم أن غاية فعل الطبيعة النباتيّة هو النور، كما أنفاعله أيضاً هو النور فاذاكانت غاية فعل الطبيعة النباتيّة و فإعله النور، فعا ظنتُك بغايه فعل الطبيــعه الحيوانيّة و فاعله فالوجود كلّه نور والظلمات، اعدام و أمكانات.

الاشراقالعساشر:

في تمدُّد النشئات لكل شيء .

ما من شئ فى هذاالعالم الا وله نفس فى عالم آخر وعقل فى عالم ثالث حتى ــ الا وض الكثيفة التى هى ابعد الا وسام عن قبول الفيض فانتها ذات حيوة و ذات كلمة فعالة و فى هذا شواهد الهيئة ، و دلايل انبكريت .

وقد مر" الاالجسم من حيث هو جسم لا قوام له دون الطبيعة المقوامة المحصلة

ال الحالموقالعقلاتي لاالمشرب العكمي واللوق.الكشمي ، لانالجلم من جهةالوجود ور والنفي السفيرة للجلم تور على! تور ، اله توراللماوات والأرض .

ايناه نوعا والطبيعة كونها دايم السئيلان والا ستحالة بجوهرها فلا محالة يفتقر الى الحفظ مقيم له و هى النفس اذ لا يمكن تأثيسرالعقل فى الطبيعة المعيئة الا " بتوسط النفس لعدم المناسبة بين الثابت المحض والمتجداد المحض الا " بمتوسلط ذى جهتين ، فالنتفس واقعة بين العقل والطبيعة لا "ن ذاته مجرادة و فعله ماداى" فذاته عقل وفعله طبيعة و هكذا ذات الطبيعة نفس و فعلها جسم ثم ما يلحق الجسم بواسطة الحركات \_ الطبيعية والله سبحانه وراء الجبيع و فوق الكل «وهو القاهير فوقا عباده» .

وقد استدل على ذلك معلم الفلاسفة في الميمر التاسع من اثو لوجيا بقوله:

«ان كل جرم غليظا ٢ كان او لطيفا فانه ليس بعلقة لوحدانيته و الاتصاله ،

بل النقس هي علقة اتصال الجرم ووحدانيته الان الوحدانية مستفادة في الجرم من النفس و كيف يمكن ان يكون الجرم علقة وحدانيته و من شأنه ان يتقطع ويتفرق فلولا ان النفس تلزمه لتفرق و لم يثبت على حال واحدة» .

وقال ايضاً فيه : انه لا يمكن ان يكون جرم «ما» من الا عجرام ثابتا قائما سواء كان مبسوطا او مركبا اذا لم يكن القواة النفسانية موجودة فيه و ذلك ان من طبيعة الجرم السيّلان والفناء فلو كان العالم كك جسرما لا نفس فيه ولا حيوة له لبادت ــ الا شياء و هلتكت وكذلك ايضا لو كان بعسض الا جرام هوالنّفس و كانت النّفس جرميّة كما ظن اناس ، هلكت كما هلكت ساير الا جسام التي لا نفس لها ولا حيواة » واستدل ايضا على ان الا ورض و هي اكنف الا جسرام و ابعدها عن ينبوع ــ واستدل ايضا على ان الا ورض بانها تنمو و تنبت الكلاء و تنبت الجبال فائها الجود والحيواة ذات حيواة و نفس بانها تنمو و معادن و اثما تكوأن هذه فها من نبات الرضى و في داخل الجبال حيوانات كثيرة و معادن و اثما تكوأن هذه فها من

ا ـ سورة : ١٦ آية ١٩٤١٩ .

آنواوجیا النظیوع فی حاشیةالفیسات ط ۱۲۱۲ه ق می ۲۸۷۴۲۸
 آنواوجیا ط می ۲۸۸۴۲۸۸
 آنواوجیا ط می ۲۸۸۴۲۸۸

المشهدالثاني ١٥١

اجل الكلمة ذات النفس فائها هي التي تصور في داخل الأنرض هذه الصور و هذه ــ الكلمة في سورة الأرض التي يفعل في باطن الأرض كما يفعل الطبيعة في باطن الشجر ثم قال : «ان الكلمة الفاعلة في الأرض الشبيعة بطبيعة الشجر هي ذات نفس لا يمكن ان يكون ميتة و تفعل هذه الا فاعيل العجيبة العظيمة ، فان كانت حيئة فائها ذات نفس لا محالة فان كانت هذه الا رض الحسية التي هي صنم عية فبالحرى ان يكون تلك الا رض العقليئة حيئة ايضا وان يكون هي الا وض الا ولي و هذه ارضا ثانية لتلك الا رض شبيهة بها » انتهى قوله.

فظهر ان لكل شيء ملكوتا و ان لكل شهادة غيبا ، وما من شيء في هذاالعالـــم الا وله نفس و عقل و اسم الهي «وان من شيء الا يُسبِّح بحمده فسُبحان النَّذي بِيكده مَلككوت كل شيء واليه لا ترجّعون » .

> الاشراقالحادىعشر فى طاعة الملائكة لرب العالكمين

ان طاعتهم لله سبحانه كطاعة الحواس" و خصوصا الباطنيئة للنفس من حيث النها لا يحتاج في ايراد اخبار مدركاتها الى النفس الى المر و نهى بل كلما "همئت \_ النفس بامر محسوس امتثلت الحاسة لما همت به و اوردته اليها بلا زمان ولا تهاون و عصيان.

و 'هكذا طاعـّة الـملائكة لربّ العالمين «لا يتعصونالله ما امـَرهم ٣و يفعلون ما يتؤمّرون» .

ا دانولوجیا من ۲۹۱ ، ۲۹۳ ، ۲۹۳ ک... سورة : ۲ ، آیة ۷۵ ۳ــ سورة : ۲۹ ، آیة: ۲

وايضا لا يعلم الحواس ان المحموس وجودا في الخارج بل هذا انما هو شأن النفس و بهذا الرابع بل هذا انما هو شأن النفس و بهذا الوجه مسملها كمثل الملائكة المهيمة الوالهين بجمال الحق سرمدا على اما ورد في الخبر «ان لله تعالى الملائكة لا يعلمون ان الله خلق آدم «عليه السلام» و اذر "لتنه ا » .

الاشراقالثانىعشر فى وحدة عالكمالعقل

كما ان هيولي كل فلك يخالف هيولي الفلك الا تخر لابذواته بل بالصور النوعية المتخالفة الحقايق كذلك عقل كل فلك يخالف عقل الا تخر لا لذواتها بل بسبب كثرة ـ الجهات الفاعلية فكثرة جهات الاعمكان والقبول الهيات المائمية .

فالعقول لفرط الفعلية والكمال كانها شئ واحد اختلف انفعالاته و كذلك قوله تعالى: «يكوم تعالى: «يكوم وقد عبر عن الكل بالروح فى قوله تعالى: «يكوم يتقوم الروح » والقلم فى قوله : « علم بالقلم » .

الاشراقالثالث عشر في ان العقل كل الا شياء

قد مضى منا انالفصل الا خير لكل مركب الحقيقة هو بمينه مصداق حمل جميع

الـ لنمة هيمانهم و فنائهم فىالعق و ليس لهم وساطةالتسطير للهيمان الذى مستول على! وجودهم وفى كيفية وجود علادالملاكة و تعقبقهم اشكال عويص ذكره فى كتابالمصباح و قد فعرض عليه استادالملامة آقاميرزا مهدى الاشتياني فى كتاب «الساس|لتوحيد»

۲ـ سورة ۲۲ آبة ۲۷ ۲۰ سورة ۱۷ آبة ۸۷

ا۔ سوزہ ۹۲ آپة}

المشهدالثاتي ٥٣/

المعاني التي توجد في هذاالمركب مجتمعيّة و فيالا نواع التي هي دونه متفرقة .

فتحدس من هذا ومن ان كل علقة عالية فهى تمام معلولها و من اكن حركة \_ الطبيعة فى هذاالعالم متوجه الى! غاية يلحقها و للغايئة غايه الى!ان ينتهى الىالنفوس وما فوقها و مما سيأتى فى مباحث النفس من اتحادها بنور العقل واعرف بفضل الله ان المقلم هو الا شماء كلها .

قال الفيلسوف افى اثولوجيا: «ان الا شياء كلها من العقل والعقل هو الا شياء وانتما صار العقل هو جميع الا شياء لا أن فيه جميع صفات الا شياء و ليس فيه صفة الا وهى تفعل شيئا معايليق بها، وذلك انه ليس في العقل شي الا وهو مطابق لكون شي آخر.

فان قال قائل: انالصفات العقل اتما هي له لا لشي آخر وليست تجاوز والبتة. قلنا ان صيرت العقل هكذا و على اهذا الحال كنت قد قصدت به و صيرته جوهرا دنيئا خسيساً ارضيا اذ صار لايجاوز ذاته وصارت صفاته تمامه فقط ولا يكون شي يفرق بين العقل والحس وهذا قبيح ان يكون هو والحس شيئا واحدا انتهى اسم.

ومعنى قوله: ان صيرت المقل هكذا صيرته جوهرا دنياً: ان وحدة العقل ليست وحدة عددية كوحدة الا شخاص الحسيئة لا أن المقل فعل الله فوحدته على مثال الوحدة الحقيمة الجمعية .

وقال ايضا : «وقد نقد رأن نمثل قولنا هذا بامثال عقليَّة فنعلم كيف العقل و كيف لا نرضى ان يكون واحدا مفردا ، ولا يكون شي ْ آخر واحدا كوحدانيَّته وائ الاسمثال نربد ان نمثله بهانصوره الكنيئة النباتيئة اوالحيوانيئة فائك ان وجدت هذه كليها واحدا ولا واحدا علم انكل واحد منهما وانكان واحداموشيَّ باشياء كئيرة

<sup>1</sup>\_ الولوجيا البيمراليامن ط ١٣١٢ م في من ٢٤٩٠٠٢٥١

٢- لبس بنجاوره ١٠٠ داط ٢٠ اتولوجيا المبمرالثامن ط ٢٥٣١٢٥١

مختلفة ١.

وقال ايضا: «وليست قسمةالعقل مثل قسمةالجسم و ذلك ان قسمةالجسم بغط مستو الى خارج واما قسمةالعقل يكون الى اداخل» اى فى داخل الا شياء و عن امير ــ المؤمنين عليه السلام انه قال: «التروح مملك" من الملائكة له سبعون النف وجه وليكل وجه سبعون الف لسان و لكل لسان سبعون النف لفكة مسبح الله بتلك ــ الله الكات كيفير مع الملائكة الى يكوم التيامكة»

## الشَّاهِدُ الثَّاني

في الصُّور المفارقَة وَ المُثُلُ الا فلاطونيَّة . وفيه إشراقات

الاشراقالاول في غــــرض افلاطون و اصحابه من هذاالقول :

قد ورد عن افلاطن الا لهى ائه قال موافقا لشيخه سقراط: ان للموجودات ا الطبيعيّة صوراً مجرّدة في عالم الا له و ر بُتما يسميهاالمئنّل الا لهيئة و ائتها لاندثر ولا تنسد و لكنتها باقية" وانالذي يدثر و يتصد انما هي الموجودات التي هي كائنة.

ا - الميمرالثاني ص ١٨٣٢١٨٠ · ٢ - البيمرالثامن ص ٢٥٢ في النسخة المخطوطة

مندنا: واماالكلمةالفاملة فيالهبوليا.

المشهدالثاني . (٥٥

قال الشيخ في الهيات الشفا: «ظن قوم ان القسمة يوجب وجود شيئين في كل شيء كانسانين في معنى الانسانيئة انسان فاسد محسوس و انسان معسقول مفارق ابدى لا يتغير و جعلوا لكل واحد منهما وجودا فسعوا الوجود المفارق وجودا مثاليا وجعلوا لكل واحد من الامور الطبيعية صورة مفارقة و اياها يتلقى المقل اذا كان المعقول شيئا لا يفسد وكل محسوس من هذه فاسد و جعلوا العلوم والبراهين تنحو نعده و اياها تتناول و كان المعروف بافلاطن و معلمه سقراط يفرطان في هذا للقول و يقولان: ان للانسانيئة معنى واحدا موجودا يشترك فيه الاشخاص و يبقى مع بطلانها و ليس هو المعنى المحسوس المشكئر الفاسد ، فهو اذن المعنى المعقول للفاؤرة . انتها » .

فان قلت : ممنىالا'نسانيّة محمول"على زيدوعمرو وغيرهما ولو كان لهوجود" مفارق عنالا'شخاص كيف يجوز حمله عليهم والحمل هوالا'تحاد فىالوجود .

قلنا: المعنى الذى له الوجود المفارقى ليس مناط حمله على الكثرة وجهة اتحاده معها هو نحو وجوده المفارقى بل مناط الحمل عليها و جهة الائتحاد معها هو الائتفاق معها فى سنخ واحد و معنى مشترك فكل مشتركين فى معنى واحد مقدوم يكونان متتحدين فيه و يجوز حمله عليهما.

واما كون احدهما كلياً والا خرجزئيا فهواماباعتبار تقوع احدهما فى الوجود بعوارض حسيئة يتشخص بها و ينعدم بعكمهاكالا اسان الطبيعى وعدم تقوع الا خروالوجود فى الوجود بها كالا اسان المقلى واما باعتبار كون احدهما سببالوجود الا خروالوجود المقلى السببى مشتمل على الوجودات الحسيئة المسئبة فيكون كليا و هذه الحسيات المعلولة حزئتاً.

<sup>1.</sup> الهيات الشفا طبعةالحجرية ط ١٣٠٥ ه ق ص١٦٠ : في ابطال القول بالتطليميات والمبتل ص٥٥١: في اقتناص مذاهبالحكماء الاتحمين فيالمثل وص٦٢٥ه

٥٦/ الثواهدالريوبية

الاعراقالتاني في ذكر نتبنذ من اقوالالحكماء في تأويل كلام افلاطئن و شيعتهالقائلين بهذهالصئورة المفارقة و ابطالهــــا .

الا والى: ما ذكره المعلم الثاني ابو نصر الفار ابي في مقالته المسئاة بالجمع بين ـ الرائين :

ان مراده من المثنثل هو الصور العلميَّة القائمة بذاته تعالى علما حصوليًّا، لا نها باقية "غير دائرة ولا متغيرة وان تغيرت و زالتالا شخاص الزمانيَّة والمكانيّة ١.

والنانى: ما اول الشيخ الزئيس مذهبهم به وهو انالمرادمنها أن وجودالطبايم النوعيّة فى الخارج اى الكلى الطبيعى للا شخاص و هو الماهيّة لا بشرط شى بناء على عدم التفرقة منهم ، كما (ظنّه) بين الماهيّة «لا بشرطشى وبينها «بشرطلاشى» او عدم التفرقة بين الوحدة النوعيّة والوحدة الشخصيّة ، او عدم التفرقة بين تجرء الشيء بحسب ملاحظيّة العقل ذاته فى مرتبة لا يسدخل فيها العوارض و بين تجرء فى الوجود الخارجى عن العوارض فحكموا بوجود السماهيات المجردة عن العوارض فى الخارج بناء على وجودها بعين وجود اشخاصها مع عوارضها و لواحقها الماديّة وجوداً متكثرًا فى الهين متوحدًا فى الحد والنوع .

والثالث: انها عبارة" عن الا شباح المثاليَّة المقدارية الموجودة في عالم المثال

الجمع بين الرائين «لولفه الامام العلامة» العطيرعة في حواشي آخر شرح حكمة الاشراق الطبعة الحجرية
 ا۱۲۱ ه ق ص ۲۰۱۰

٢\_ قليرجع الى السفاء ١٩لالهياته ص ٥٥٨١٥٥٥٢٥٥٦

المشهدالثاني ١٥٧

و هو عالم متوسّط بين عالــُم المفارقات وعالم الماديات و سيجي ُ البرهان منـًا على ا وجوهه ١ .

الرابع: ما عليه صاحب حكمة الاشراق اثنها عبارة عن سلسلة الانوار العقلية الفير المترتبكة في العليئة النازلة في آخر مراتب العقول فيصدر عنها انواع الاجسام البسيطة فلكيئة كانت او عنصرية والمركبة حيوانيئة كانت او نباتيئة او جمادية المسيطة فلكيئة كانت او عنصرية والمركبة حيوانيئة كانت او نباتيئة او جمادية المسيطة فلكيئة كانت او عنصرية والمركبة حيوانيئة كانت او نباتيئة او جمادية المسيطة فلكيئة كانت او عنصرية والمركبة حيوانيئة كانت او نباتيئة المسيطة فلكيئة المسيطة المسيطة المسلمة المسيطة ا

الخامس: اذالمراد منها نفس هذهالعسورالمادايّة الشخصيّة من حيث كونها حاضرة عنده سبحانه فانها من هذهالحيثيّة العلمسيّة الااتسابيّة كان لها ثبوت على ا وجه كلى لاانها غير محتجبة بحسب هذه الثّبوت بالا غشية الماديّة المكانيّة ولا بالملابس التجديّة الزمانية " .

فهذه وجودالتأويل لكلامه و ليس شيء منها ما رامه افلاطون والا قدمون من ــ القول بالمتثل واقد اعلم .

اما اولاً (اماالاول. خ،ل) فلاَنَ المِنقول عنهم و تشنيمات اللاحقين على ما فهسَموه تحقيقاً من كلامهم ينافى ذلك و قد نقل عنهم: ان لكل ً نوع جسمانى فرداقائماً بـــذاته ؛ .

ونقل عن افلاطون ائه قال : اني رأيت عندالتجرد 'افلاكا نوريَّة .

وعن هرمس أنه قال : «أن ذاتاً روحانيَّا ۗ القت اليُّ المعارف ، فقلت: من انت؟

السحققق الدوائي حمل كلام القدماء و اشياح الفلاسفة في البتل التورية على السوجودات المتالية والاشياح المقدارية المجردة من المادة تجردا برزخيا ، وعلى التأويل ايضا باطل لما سبجي ، انشاء الله تسالى .

٢- الشيخالاشرائي قد نال مرامهم في المثل النورية واقام الجج على! اثباتها .

٢- وقائل هذاالتاويل هوالسيدالداماد وقدوه .

<sup>€-</sup> و به صرح الشيخالاشراقي في بيان مرامهم ولا وجه لقوله : ليس شيُّ منهما ما رامه افلاطون ،

قال: اذا طباعك التام"».

وقد شنعوا عليهم بما يلزم هذاالمذهب ان يكون في عالتم العبقول خُطوط" و مطوح" و افلاك" ثم توجد حركات تلك الافلاك والادوار ، وان يوجد هناك علم النتجوم و علم اللتحون واصوات مؤتلفة و طب وهندسة ومقادير مستقيمه و اخرى معوجة و اشياء باردة واشياء حارة وبالجملة كيفيئة فاعلة و منفعله وكليات وجزئيات و موادة و صور و شناعات اخر كما نقله فارابي في مقالته و سياتي ما يكشف عن ذلك في تضاعيف الجواب عن الاشكالات الواردة على ا وجود الصور المفارقة .

ولما ثانية (واماالثاني. خ،ل) فجلالة قدر افلاطن اعظم من أن يشتبه عليه هذه ـ الاعتبارات العقلية كيف والكلئي الطبيعي على! ما هــوالتحقيق غير موجود لا في ـ الخارج ولا في المقل الا بالعرض بمعنى أن الموجود هو الوجود لا ته امر "متشخص في ذاته دون الماهيثة كما مرا.

والفرق بين الماهية المطلقة والماهيئة المنجر دة ان الأولى وجيد في الخدارج بالعرض بخلاف الثانية فانها لا يوجد لا بالذات ولا بالعكرض في الخارج وانما يوجد في العسقل .

واما ثالثا (وامالثالث. خال) فلاأن تلكالمثثل كلها نوريئة عظيمة في عالم ــ العقل و هذهالا شباح المعلقة ذوات اوضاع مقدارية منهاظلمانية يتعذب بهاالا شقياء و هي صور" سود زرق مكروهة يتألئم النقوس بشاهدتها منها مستنيرة تتنعثم بها ــ المشعداء و هي صور حسننة" بهيئة" بيض كأمنال اللئولؤ المكنون ، ولائن هؤلاء ــ المنظماء كما انهم قائلون بالمثل والا شباح المسمئقة ، قائلون بالمثثل المفارقة ــ الا فلافونية .

واما رابعا (واماالرابع. خ،ل) فلائن القائل به وان وقع في طريق مذهبهم الا انه

المشهدالثاني ٥٥ /

لم يبلغ اليهم ولم يلحق بهم حيث لميظهر منكلامه أن هذهالا نوار والعقول العرضية اهى من نوع أصنامها الجسمانيّة أم هى أملسة لها؟ والفرق بينالمثل والسِّئالُ منا لا يَخفى!

ولم ببيئن ايضا انها كيف يجوز وجود نوع جسماني في عالم لعقل من جهة بعض افراده وكيف يتحقق الا انفاق النوعي بين مسركتب جسماني و بسيط عقلي على الذا المقول كلئها عنده من نوع واحد و افراد نوع واحد بالذات لا يجوز ان يكون افرادا ذاتيئة الانواع كئيرة مختلفة الحقابق.

واما خامسا (واماالخامس. خان) فلظهور تعدد هذه الا شخاص و تعيناتها الحسيئة والمنقول عنهم: ان ككل نوع جسماني فردا مجرادا ابديًا والتجرد مستلزم للوحدة فحمل كلامهم عليه في غاية البُعد.

الاشراقالثاك في إثباتالصُّوَّر المفارقة ببراهين مُشرقيَّــة من طرائق ثكلائــة ا

الطريقة الا ولى من جهة الحركة ، قد سبق منا ان الصور الطبيعية في الا تواع المجسمية هي مبادى حركاتها الطبيعية في الاين والكم والكيف والوضع واستبان النمباشر التحريك يجب ان يكون في ذاته امرآ متجدد آ و حادثا .

ألف في أنسخة ( دولو، أوقى ، من طرق ثلاية ،

والمتجددة بالذات. والحركة والزمان تابيعان لها فىالحدوث والشجدد بل هما نفس الحدوث والتجدد بل هما نفس الحدوث والتجدد لانهما امران نسبيًان والاعراض ايضا فى وجودها تابعة لوجود الطبيعة والهيولى قوة" محضة.

فاذا كانالا مر كذلك فلا بئد لكل طبيعة من محرك آخر غيرها لحاجة كل متحرك الى محر الله المحرب الكنالمتحرك بنفسه لايفتقر الى المايحر كه والا لزم تخلل الجعل بين الشيء و نفسه اذلا يمكن ان يكون له وجود غيرهذا الوجود اعنى اكونه المتحركا بين الشيء و نفسه اذلا يمكن ان يكون له وجود غيرهذا الوجود اعنى اكونه المتحركا بليفتقر الى المحرك بعطى وجوده ويجعل ذاته المتحركة جعلا بسيطا و ذلك المحرك المقوم له يجب ان يكون امرا ثابتا مفارقاعن المادة ولواحقها والا لعاد الكلام فيتسلسل وماسوى العقل ليس كذلك لا نالنفس بما هى نفس حكمها حكم الطبيعة في تجددها فيكون مقو من الطبيعة ومرا مفارقا نسبته الى اجميع افراد النوع من الطبيعة ومراتبها و حدودها نسبة واحدة فهو المتورم لوجود تلك الا فياد والمحصل لنوعها والمتيم للمادة باشتر اك الطبيعة والمكتل لجنسهانوعا طبيعيا فيكون صورتها المفارقة .

وأيضاً لا بئد في الحركة من بقاء الموضوع ثابتاً مع تبدئل خصوصيات الحركة و وحدة الهيولي اجنسية والطبيعة كما مراً متجدادة فلا بدا من واحد ثابت يتحفظ به اصل الطبيعة و سنخها مع تبدل خصوصياتها.

فالطّبيمة ينتظم ذاتها من جوهر ثابت عقلاني و جوهر متجد د هيولاني فلا محالة بكونالطبيمة متحدةالوجود بذلك الجوهر اتحادا معنويًا يكون ذاتها ذاته ، و فعلها فعله ، مع كونه عقليًا وكونها حسيئة .

الطريقة الثانية: من جهةالا دراك و هي: اللطبايع النوعية النحاء من الوجود والشهود بعضها حسية و بعضها عقلية ولا شك الفي الوجود شيئا محسوساكالا نسال

۱ــ و هو کونه متحرکا ، داط

المشهدالثاني ١٦١

مع مادته و عوارضه المحسوسة من الكم والكيف والوضع وغيرها وهذا هو الانسان الطبيعي و ان الهيئة اشيئا ، هو كالانسان منظورا الى ماهيته من حيث هي غير مأخوذ معه ما خالطه من الوحدة والكثرة وغيرهما من الاعراض وهذا هو المعروف عندالقوم بالكلي الطبيعي و قد علمت انه غير موجود بالذات عندنا بل بالعرض و ان هيهنا شيئا معقولا هو كالانسان الكلي يشترك فيه الكثيرون و يحمل على الاعداد بهوهو ولا محالة يكون مجردا عن الخصوصيات المادية لكونه متساوى النسبة الى الجميسع مع اختلاف مقاديرها و اوضاعها و الشكالها مع كونه متشخصات . بتشخص عقلى فان التشخص المقلى يجوز ان يجامع التشخصات الحسيئة فذلك الوجود المفارقي للانسان أما أن يكون في النفس او في الخارج فان كان في النفس يلسزم كون العرض جوهرا سيما ما هو اصل حقيقته الثابنة المستمرة فائها اولى! بالجوهريئة من الماد "يات الحسيّات ؟ .

واماالمذكور في كتبالقوم كالشفاء وغيره في كون كليات الجواهر جواهر "من: ان ممناه التما اذا وجدت في الخارج كانت لا في موضوع . وقولهم : باته لا منافاة بين ان يكون صورة الجوهر في الذهن مفتقرة " الى ؟ موضوع، وبين كونها في الخارج لا في موضوع فقد مر " بطلانه ، و ظهر ان مافي النفس من كسل شي اليس الا كيفيئة " نفسانية " تعد النفس لمشاهدة عقلية و هي حكاية عن حقيقته الكلية - .

الطريقة الثالثة: من جهة آثارها فى الاجسام و ذلك ، ان للطبايع الجسمانية من العناصر والمعادن والنباتات والحيو الله آثار المختصة فى اجسامها و مواداها وليست هى مستقلقة فى ايجاد تلك الا آثار ، لا تلها حيث يكون وجودها مادية يكون فعلها

١- في نَسَخَةَ دَاهُ وَ لِأَنْ مُ يَجَامِعَا لِتَشْخَصَاتَ مَ مَنْدُونَ لَغَظُ يَجُوزُانَ ...

٢- في النسخ المخطوطة: صورة الجوهر في موضوع اللهن ....

١٦٢) الثواهدالربوبية

بمشاركة المادة بما يخصتها من الوضع ، فلا فعل لها الا فيما يكون لمادّتها وضع" بالنسبة الله و وادا كانت كذلك فلا فعل لها في موادها والا لكان لها فعل بذاتها دون مشاركة المادّة فكانت مستغنية القوام عن المادّة لائن فاعليّة الشيء يتقوم بوجوده فاذا استغنى وجود فاعليته عن المادة لكان وجوده 'احرى' بالائستغناء عنها هذا خلف .

والنفوس حالها حال ساير الصور الطبيعية في فاعليتها فجميع تلك الا "ارالظاهرة عن هذه الا "جسام العنصرية والمعدنية والنباتية والحيوانية في مواد "ها من الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة في العناصر و صفات الجواهر المعدنية كاللئون والصفاء والطنعوم والروايح وغيرها ، وافاعيل النبات من انجذب والا مسالة والهضم والدفع والتصوير والتشكيل والتخليق والا "نماه والتوليد، وافاعيل الحيوان كالحس" والحركة الا راديئة انما هي من فاعل مقو "م الصورة الطبيعيئة في وجودها كما في فاعليتها \. ومعذلك ينسب هذه الا "تارالي" خصوصيات هذه الطبايع والنفوس اذلابد في حصول كل فعل عن فاعل عقلي في قابل جسماني من مخصيص لتساوى نسبة المسفارق الي "جميع جزئيات تلك الا "تارا".

الاشراق السرابع فى دفع المفاسد والا ِشكالات على القول بالمششل المفارقة

#### تنىيە"

لما حملنا كلام الا وايل على ان الكل نوع منالا نواع الجسمانية فردا كاملا

اب و اعلم انالشيخ المتاله حيث ذهب الى نفى المصورة و اقام البرهان على امتناع وجودها بشكل/لامر عليه فى الباتالصورالمفارفة والمثلالمقلية و لكتهمع ذلك مصر بوجود هدهائسور الاقلاطونية و بهمه فى نفىالمصورة المحقق الطوسى ولكنالمحقق فى هدهالمسالة يتبهالشيخالرئيس والمعلمالكاني والمصنف هره» قد اقامالحج والبراهين على وجودالقرةالمصورةلذلك بسهل عليه امر الباتالمثلالتورية كما ترى" ولا يرد عليه ما يرد على محيى طريقة الاشراق . ومن فاعل مقوم للصورة ... آةق

المشهدالثاني ١٦٣

فى عالم الا بداع و انه هو الا صل والسده لساير الا فراد للنوع و هى فروعه و معاليله و آثاره وذلك الفرد لتمامه وكساله لا يفتقر الى ا محل بخلاف هذه الشخصيات فاشه الصفها فى الوجود و نقصها فى التجوهر مفتقرة الى مادة و عوارضها .

و قد علمت : جواز اختلاف افراد نوع واحد كمالاً و نقصاً و غنى ً و فقـــرا . فليس لا ًحد ان يقول :

ان الحقيقة الواحدة كيف يقوم بعضها بنفسه و بعضها بغيرها ولو اقتضى الحقيقة القيام بالذات لكان الجسيم من افراده قائمة بخواتها و ان اقتضى الحلول في محل فاستحال قيام بعضها بذاته لماعلمت من وهن هذه القاعدة في الوجود فان حقيقة الوجود مع بساطته مختلفة بالوجوب والا مكان والا ستغناء عن المحل والا قتقار اليه ، فان استغناء بعض الوجودات عن المحل انها هو بكماله و كماله بجوهريئته و قوته و غاية نقصه بعرضيئته و ضعفه و كذا اضافته الى اجسم بالنفسية ضرب من القصور والحاجة، فلا يلزم من حلول شي في محل ذاتا او فعلا حلول مايشار كه في النوعية بعد التفاوت بينها في الشدة و النشعف .

# تحصيل" عترشي" لحكمة ِ `مشرقيَّة `

لما دريت من علومناالمشرقيّة: ان حقيقة كل نوع طبيعي انما هي مبدء فصل الا خير وانّما شأن المادة القوة والا ستعداد وانما شأن ساير الصور والقوى والكيفيات و مبادى الفصول البعيدة والا بمناس، الا عداد والتهيئة و هي في السركب بمنزلة

<sup>1.</sup> كما أورد خداالاتكال السيخ الرئيس على الفائلين بصلى النورية وتلتيخ حجتان على بطلان القول بالمثل «الهيات السفاء طبع ط ١٣٠٦ ه في س ١٦٠ الى ١٢٥وهما واجعتان الى اشكال واحد و مو عدم جوارب المشكيك في حقيقة واحدة أوالمصنع ذكر اشكالات، تقديلا في الاسفار ، المجلدالاول من ١٨٥ وارجعها الى! اشكالين: تقاوم حجته الثانية و تقاوة حجته الاولى! :

٣- : بحكية مشرقية ... داط .. آاق ٢٠٠ - الله .. آاق

الشروط والمتميدات باعتبار و هى الاكات والغروع لذات واحدة باعتبار آخر فكما ان الهيولى! الاولى! باستعدادها سبب قابلى لوجود الصثورة الجسمية والصورة من حيث نوعيتها سبب، موجب لسنخ الهيولى! فكذا المادة و لواحقها علة قابلية لوجود صورة كمالية و هى مستلزمه لقوى! و آثار يلسزم وجودها من غير استعداد لائتها كالمهدء الفيئاض لفروعها و لوازمها .

فكما ان الصورة الطبيعية اصل قواها و مواد ها و هى بما فيه كالصّنم لها فكذلك صاحب النتوع اصل لطبايع اشخاصه و هى بجملتها كالصّنم له وكذلك تلك. الفصول والقوى والفروع ايضا كمالات لا نسواع الخرى مراتبها انقص من مرتبة هذاالنوع و لها اشخاص هى اصنام لا صحاب انواعها نسبتها اليها نسبة الفروع الى الا صول و كذالهيئات والنسب والا شكال التى لها هى بمنزلة اظلال لهيسنات عقلية و نسب معنوية فى اربابها النورية .

ونسبة صاحب النوع الانساني المتسمئي ابروح القد مس وهو عقله النيئاض عليه الى اصحاب ساير الانواع الحيوانية والنباتية كنسبة الانصنام الى الانصنام حتى ان هذه ـ الارض الحسيئة صندم "لارض عقليئة يكون انزل رتبة من جميع الصور المقليئة منزلتها منزلة قبول الاستار المقليئة والاضواء المعنويئة عما فوقها بلا زمان و كذا يكون في عالم الصئور المقليئة سماوات و ارضين عقليئة وكواكب و شمس و قمر و خمسة متحيدة في جمال بارئها و ثوابت من اثني عشر برجا و سبعة و عشرين منزلا وثلاثماة و ستئين درجة كلئها عقليئة نوريئة بصفاتها وهيئاتها على اوجه اشرف و اعلى امما يكون منها في عالم الطبيعة .

#### ُ تنسبه"

وليس لك أن تتوهم من أطلاق المثثل على الصور المجردة أن غير ضهم أن أصحاب

المشهدالثانى ١٦٥

الا'نواع انما وجدت من الحق الا'ول لتكون مُثنًالاً وقوالب ومقاييس لماتحتها لان ما يشخذ لهالمثال يجب ان يكون اشرف واعلى لاُنه الغاية .

ولا يصح للمقول هذاالقول منهم افائهم اشد مبالغة من اتباع المشائين في ان العالى لايكون لا جل السافل بل عندهم ان هذهالحسيات اصنام و اظلال تلك ـ الصور ولا نسبة بينهما في الشرف والكمال.

ثم كيف يعتاج البارى في ايجاد شي الى ا مثال ليكون "دستورا لصّنعه وشأنه ــ الا بداع والتأييس المطلق ولو احتاج، لاحتاج في ايجاد المثل ايضا الى امثثل "اخرى" الى غير النهاية .

# بحث" *و* تحصيل" <sup>1</sup>

ثم لقائل ان يقول: انالحيوان اذا كان في العالم الاعلمي يكون حسّاساً لانك الحساس فصله والحسّ ليس الا انفعالا من صورة طبيعيّة جسمانيّة فكيف يمكن ان يكون في الجواهر الكريمة العالية حسّ و هو موجود في الجوهر الادني الم

فالجواب عنه: أن نسبة هذا الحس الى الحس المقلى كنسبة هذا الحيوان اللّحمى الى الحيوان اللّحمى الى الحيوان الذي في المالا الذي أن لا يشبه الحس الذي في المالم الاعلى الخالص هناك على منهج المحسوسات التي هناك ولذلك صار بصر هذا لل الحيوان السفلى متملقة ببصر الحيوان الاعلى و متصلا به وكذا سمعه بسمعه وشعه بنيت و ذوته بذوته و لمسه بلمسه كاتصال هذه النارالكائنة بتلك النارالمبدعة .

وكان رسولالله صلى الله عليه و آله بهذه الحواس الباطنة" يُـدر ِلـُـالا مورالغايبة

ال في بعض النسخ : ولا يصح للمقول هذا فانهم اشد.

على نسخه داط و آدق ( بحث و تحقیق ۲۰ ) فیهد۱۱ لمالم الا دئی! ۱۰۰۰ داط.

حيث قال فى الذوق: « ابيت عند ربى ينطعيمنى ويسقينى » وفى الفئم « (انى لا الجد » نفس الرحمان [من جانب اليمن] » و فى البصر : « زويت لى الأوض فاريت مشارقها و مفاربها » و فى اللئس : « وضم الله بكتفى يده فاحس الجيد " بكردها بين ثديى » و فى السئم : « اطئت السئماء [وحق لها ان تأطئت ، ما فيها موضع " قدام الا " و فيها ملك ساجد او راكم] » .

وقال ايضا: «ان هذه النار تخطئت بسبعين ماء مم "انز لت» اشارة انى ان هذه النار الجسمانية من مراتب تنز الات النار المقلية ؛ فكما ان الانسان العقلي يفيض بنوره على هذا الانسان السفلي بوسايط مترتبة في العوالم المقلية والمثالية كلها "اناس" متفاوتي المراتب والنشئات كذلك بين النسار العقلية والنار السفلية نيرانات" متراشية .

والا عُتسال بالماء اشارة الى تنزل مرتبتها عن كمال حقيقتها الناريئة و لضعف تأثيرها و تنتقص جوهرها و انكسار كيفيئتها على حسب كل نزول ١

قال الفيلسوف؟ الاعظام: «ان في الانسان الجسساني الانسان النفساني والانسان النفساني والانسان العقلي ولست اعنى " هوهما لكينى اعنى به انه ينتصل بهسها لانه كسنم لهما و ذلك انه يفعل بعض افاعيل الانسان النفسي و بعض افاعيل الانسان النفسي و كلمات الانسان لائن في الانسان الحسى [الجسماني كلمات الانسان النفساني و كلمات الانسان العلمتين] الانسانية قليلة "ضعيفة" نيزرة"

الم في بعضالنسخ : و تضمف تأثيرها ...

٧- كتاب الاتوارجية العظيوعة في آخر حواشي القيمات طرح ١٣١٤ هـ ق باب النوادر المهم العاشر .
 في الانسان العقلي والنفساني والجسماني ص ٢٠٠٢،٢٠٠٠ .

٣- في نسخة الولوجيا : ولست اعني انه مو هما...

<sup>4- :</sup> بعض اقاعيل الاسان النفسائي والولوجيان

المشهدالثاني ١٦٧

لاته صنتم الصتم .

فقد بان ان الا انسان الا ول حساس الا الته بنوع اعلى و افضل من الحسة الكائن في العالم الا على الكائن في العالم الا على الكائن في العالم الا على المقلى كما يشاه .

وقال ايضاً: ((أن هذه الحسايس عقول" ضعيفة" و تلك العقول حسايس فويئة") .

الاثراقالف المس فيما احتج به الشيخ الالهى فى هذا المنطلب ومايسُرد مليه و هو وجوه :

الا ول : ما ذكره في المطارحات و هو : ان القوى النتباتية من الفاذية والنامية والمسكوات و هو : ان القوى النتباتية من الفاذية والنامية والمسكوات من المراض اما على الرأى الا وايل فلحلولها في محل مستفن عنها لا ان صور العناصر كافيه في تقويم وجود الهيولي والا الما صح وجود العناصر والممتزجات .

واذا كانت هذه القوى اعراضاً فالحامل لها كالا واح والا عضاء دايم السيلان والتتجدال لا ستيلاء الحرارة الغزيزية و غيرها عليه ، فاذا بـَطل المحل او جزئه بطل

ال فريعش النسخ من جملتها نسخة داط و آءاق : «إن فرالانسان الحسى كلمات الانسان النفسائي و كلمانيــ
 الانسان المقلى فقد جمم الانسان الحسى كلني الكلمتين الا انهما فيه قليلة ضميفة ... الخ ع

۳ـ بنهر من کلمات الشیخ الیونانی انه کان ذوندم راسخ فی الالهیات و قمله کان افضل الحکماء فی السفارف الحکماء فی المعارف الحکماء فی المعارف الحکماء کی دو الفظ بالتشکیات الفاصی و بجوز التشکیات فی افراد حقیقة واحدة کما ذهب البه الشیخ المقتول و هو (افلوطین) بری ان الوجود حقیقة واحدة وافقرق بین افراد بالتشکیات الواقع فی حاق المعقایق التشکیات المامی الذی بجتمع مع تباین المعقایق و بری ان المورف بین المجرد و اثمادی لیس فی اصل حقیقتهما بل التشکیات برجع الی اصل واحد ووجود فاورد به طور مادی وباطته مجرد .

مافيه من القومة و يتبدئ الباقى بورود الوارد من الفذاء ، فالحافظ للعزاج بالبدل والمستبقى له زمانا يمتنع ان يكون هو القوقة والاجزاء الباطلة لا متناع تأثير المعدوم ولاالتى سيتعدث بعد ذلك و لائن وجودها بسبب المزاج فهى فترع عليه والفترع لا يحفظ الاصل.

ولائنَ هذهالا ُفاعيل المختلفة والتشكيلات المجيبة المستحسنة لا 'يمكين صدورها عن قواة لا شعور لها ولا ثبات في الحيوان والنّبات .

وما مُظنَّ أن في النبات نفساً مجرَّدة مـُدبَّرة فليس بحقِّ والاَّ لكانت ضايعةً معطّلة عن الكمال و ذلك محال .

"ثم" المسمعًى عندهم بالمصورة قواة" بسيطة عديمة الشعور، كيف صدر عنها تصويرالا عضاء مع المنافع الكثيرة في حفظالشخص والنوع .

والعاقل الفَعَطِين اذا تأمَّل ذلك علم ان هذه الا فاعيل لا يمكن صدورها عن قوة لا تصرئ لها ولا ادراك ، بل لا بد وان يكون صادرة عن قومة مجردة عن المادة مدركة لذاتها و لغيرها ، فهي من العقول التي في الطبقة النازلة العرضية وهي ارباب الا صنام والطليسات .

هذا حاصل ما ذكره و فيه من مواضع الا نظار مالا يخفى المن نظر في الا صول ــ الماضية مع قبلة جدواه كما مرت الا شارة اليه . ١

الوجه الثانى: ائتك اذا تأمّلت الا نواع الواقعة فى هذاالعالم وجدتها غيرواقعة بمجرد الا نفاق والا لما كانت الا نواع محفوظة عندنا ، و امكن ان يحصل من ــ

۱ـ اما قلة جغواه قلانه يجوز ان يصغر حلوالافاعيل من المجرداللي يقول به المشائون ولا يثبت بهذا قرد؟ مقلانيا للماديات و يرد عليه انه لا يجوز صدور مده الافاعيل عن العجرد المحض بدون توسيط صورةمقومة للمادة اهتم الصبورة الترمية والتفصيل يطلب مسرحواشينا على علاالعوضوع .

البشهدالثاتي ١٦٩

الائسان غيرالائسان و منالفكرس غيرالفركس و منالبئر غيرالبكر وليس كذلك فالائمورالثنابة على نهج واحد ، لا يبتنى على الاتفاقات .

مُ الا الوان الكثيرة العجيبة في رياش الطُّواويس ليس سببها امزجكة تلك ــ الـــر يشة .

فالحق: ان ً كل ً نوع حسى ً له جوهر مجرد نورى قائم بنف مدبتر " للنتّوع حافظ له 'معتن به \ و هو كلى ذلك النوع بمعنى تساوى نسبته الى جميع اشخاص ـ النوع فى دوام فيضه عليها و اعتنائه بها فكانه هوالحقيقة للكل والا صل و هى ـ الفروع . انتهى ٢ .

وهذا ایضاً اقناعی ولا یثبت به الا علومالمبادی بهذهالا نواع و آثارها بوجه منالوجوه اذ یکفی لما ذکره تصــوترات الافلاك و نفوستها ۲.

الوجه الثَّالث استدلاله بقاعدة الا مكان الا شرف و هو : انَّ الممكن الا خسَّ اذا وجد فيجب ان يكون السكن الا شرف قد وجد قبله .

والقاعدة موروثة منالمعلئم الائول حيث قال: «يعجب ان يعتقد في العوالي ماهو اكرم و اعلى!» و برهانه مذكور في كتب هذاالشيخ الائشراقي .

فلما كان عجاب الترتيبات واقعة فى العالكم الجسمانى من التظم البديع والترتيب المحكم و كذلك فى عالم النفوس من العجاب الراوحانية ولا شك اثقها فى العالم العقلى النورى اشرف و ابدع مما فى هذين العالكمين فيجب نظيرها فى ذلك العالم. هذا اقرب الوجود الثلاثة ، الا ان الشيخ اجراها فى نسب الترتيب لا فى الذوات

۱ ـ ۱ ای دو عنامه به -

Σ. و هو بالمحميدة الكل والأمل وهياللروع ، آيق.وط والبراة بن الكلي هوالكلي السخي الأحاطي. توله: فالحن ان كل توع حسن ، فيائنسخالمخبرة : توع جسخي ....

٣.. فدوالمناصبة لا يرد على النبيخ المقتول و قسد ذكرتا تفصيل خلااليجب في رسالة مستقلة .

كانه لم يتيسَّر له الا المماثلة في النسب و حسن الترتيب لا في الصُّور والحقايق .

ولهذا قال : و اذا سمعت انباذ قلس وآغاثاذيمون وغيرهما يشيرون الى اصحاب الانواع فافهم غَــُرضهـُم .

ولا تظنئن انهم يقولون : صاحب النوع جسم اوجسماني" او لهرأس و رجلان واذا وجدت هرمس يقول : «ان ذاتا روحانيّـــــــّ القت الى المعارف فقلت له : من انت؟ فقال : انـــا طباعــُكالتام"» فلا تحمله على انك مثلنا .

وقال في موضع آخر: «ثم القائلون بالمشئل لا يقولون: للحيوانية مسال" و للكون الشيء ذا رجلين مثال آخر ولكونه ذا جناحين مثال آخر و كذا لا يقولون لرائعة الميك مثال" و للميك مثال" آخر بل يقولون: ان كل مايستقل من الانواع الجسمانيئة له امر" يناسبه في عالم القدس حتى يكون كل نور مجرد من ارباب الاصنام له هيئات نورانيئة ، روحانية في عالم النور المسحض من الاشعة العقلية و هيئات المحبئة واللذة والعز" والذل والقهر وغير ذلك من المعانى فاذا وقسع ظله في هذا العالم يكون "صنكه المسك مع ريحه الطيبة او السئكر مع الطعم الحلو اوالصورة الانسانيئة اوالفرسيئة او غيرهما على اختلاف اعضائها وتباين تخاليطها و اوضاعها على التناسب المعوجود في الانوار المجردة»

وهذه اغراض هذاالشيخ المتألثه و مقاصده في هذاالباب.

وفيها مع ما سبق اذالر جلين والجناحين و غيرذلك من الاعضاء اذا كانت من اجزاء هويئة الحيوان عنده فكيف يكون ذات بسيطة نوريئة مثالا لها سواء اخذت وحدها او مع هيئتها والمعاثلة بين الامرين وان لم يشترط من جميع الوجوه لكن يلزم ان يقم الجوهرى من كل منهما با زاء الجوهرى من الا خر والمسرضى بازاء العرضى وقد علمت من مسلكنا ان تمام حقيقة كل موجود هي صورته فقط \ .

١- واعلم الالشيخ «قده» دكر هذه المسالة في المكمة الاشراق و شرح مرامه العلامة الشيرازي و مصنف

المشهدالثاني ۱۷۲

وايضا أن تلكالا وباب عنده من حقيقة النور و ماهيته و هذه الا صنام عنده اما برازخ او هيئات ظلمانية واى مناسبة بين ماهية النور وبين جواهر الا جسام وهيئاتها الظلمانية فائه غير قائل بالصور النوعية ولا بحقيقة الوجود المنبث على جميع للماهيات على اختلاف الا كمالا و نقصا و غناه و افتقارا و ان اختلاف الا شياء ماهية منشاؤها اختلاف الوجود شدة و ضعفا و تقدما و تأخرا واستقلالا وارتباطا ولو سلم ان ما ذكره يثبت المناسبة والتمثيل فاين المماثلة النوعية .

وهذا هوالذى قد رامه الائتدمون فيما بين اشخاص الائنواع و اربابها ، مع ــ التفاوت بينهما فى الكمال والنقص و مما دئت عليه تسمية حكماء الفئرس رب كل نوع باسمه حتى ان نبتة المسمئاة بهومالتى كانت تدخل فى اوضاع نواميسهم يقدسون لصاحب نوعها ويسمونه «هومايزد» و كذالجميع الائنواع فانهم كانوا يقولون لصاحب صنم الماء من الملكوت «خرداد» وما للاشجار «مرداد» وما للنار سعوه «ارديبهشت»

الاشراقالسانس فى ذكر ما قالهالفيلسوفالا كرم فى

باب الصئور المفارقة تائيدا وتحقيقا المشمر عندالجمعران أي المليمة

المشهور عندالجمهوران رأى الفيلسوف مخالف رأى استاديه افلاطئن و سقراط و كفائاذيمون و غيرهم فى اثبات المثل العقليئة حتى انه لما اراد الشيخ ابو نصرالفارابى ان يجمع بين الرأيين فى مقالته المشهورة، او اللشك الى ما فى علم الله من الصور ــ القائمة بذاته و كائه و غيره كالشيخ الرئيس و من وافقهما لم يقدروا على تصحيح ــ القول بها بالبرهان او الكشف ولم ينظروا ايضا الى كتاب اثولوجيا للمعلم الاول حتى

هذا الكتاب «نده» قد أحكم بنيان كلامه و قرر هذه المسالة بوجه لا يرد عليه شئّ من النقوض والاشكالات التي أوردها الباغ المشائية (شرح حكمة الاشراق ط ج ١٣٦٥ ه في ص ١٣٦٨ الي ( ١٣٠٠ ) .

١٧٢

علموا بكيفية الا تفاق بينه و بين معلميه ، والا فكلماته ناصَّة على وجودالصور ــ السجردة القائمة بدواتها لافي محل ...

واماالر د الذي يوجد في كلامه على الأوايل فهو على المظاهر مذهبهم بناء على على عادتهم في الرئموز والتجو زات سيئما فيما صعب فهمه و دق مسلكه .

قال فى السير الرابع \ منه : «ان من وراء هذا العالم سماء" و ارض" و بحسر و حيوان و نبات و ناس" سماويئون و كل من فى هذا العالم سسماوى و ليس هناك شيء" ارضى البستة» .

وقال فيه اليضا «انالانسان الحسى اشها هو صنم للانسان العقلى والانسان العقلى ووالانسان العقلى روحاني و جميع اعضائه روحانية ليس موضع العين غيرموضع اليك ولامواضع الاعضاء كلنها مختلفة لكنها كلها في موضع واحد .

وقال في الميمر الثامن: «ان الشيء الذي يفعل النارية الثما هي حيدواة «ما» نارية ، و هي النار الحقة فالنار اذن التي فوق هذه النار في العالم الاعلى هي احرى الريكون نارا، فان كانت ناراحقة فلا محالة انها حيثة و حيوتها ارفع و اشرف منحيوة هذه النار لائن هذه النار صنم لتلك النار. فقد بان وصح ان النار التي في العالم الاعلى هي حيثة وان تلك الحيوة هي القيدة بالحيوة على اهذه النار و على اهذه الصفة يكون العام والهواء فائهما هناك حيثان كلاهما في هذا العالم الا انتهما في ذلك العالم اكثر حياة الائن تلك هي التي تفيض على اهذين الحيواة ».

<sup>♦</sup> ـ في نسخة: دخط و آق بعد قوله: «ملبوا بكيفية الانفاق بينه وبين معلميه»: وإما الرد الذي يوجد في كلامه... سيما فيما صعب فهمه ....ودق مسلكه....

١- كتاب الولوجيا للشيخ اليوناني العطيرع في حاضية القيسات للسيد الداماد ١٣١٤ ه في ط مي٢١٤ و
 اول كلامه : مونقول أن من وراء مداالهالم سعاء وأرض و يحر ... الخ

٢- الميمرالخامس كتاب الولوجيا المطبوعة في حاشيةالقبسات ص ٢١٩.

٣- اتولوجيا الميمرالتامن ص ١٤٥ منالقبات . - ي- فياتولوجيا: وهيالناوالخفيفة .

هـ في نسخة الولوجيا فلا محالة انها حيواة

الهشهدالثاتي ۲۷۳

وقال فيه ايضة «ان هذا المالم الحبى كلئه انماهو مثان وصنم "لذلك المالم فانكان هذا المالم حيثا فبالحرى ان يكون ذلك المالم اتم تناما واكمل كمالا "لا تهمو المفيض على اهذا المالم الحيواة والقوة والكمال والدوام فان كان هذا المالم تناما في غاية للتمام فلا محالة ان هناك الا شياء كلها التي اهيه تنا الا اتها فيه بنوع اعلى و اعرف كما قلا مرارا.

فثم سماء "ذات حيوة وفيها كواكب" مثل هذه الكواكب التي في هـذه السماء غير اتها انور واكمل وليس بينهما افتراق كما ترى "هيهنا و ذلك اتها ليست جسمانية وهناك ارض ليست ذات سباخ لكنها كلها ' عامرة و فيها الحيوانات كلقها الطبيعية \_ الارضية التي هيهنا و فيها نبات مغروس في الحيوة وفيها بحار واتها جارية جريانا حيوانيا و فيها الحيوانات المائية كلها و هناك هواء" وفيه حيوانات هوائية حية شبيهة بذلك الهواء والا شياء التي هناك كلها حية" وكيف لا يكون حية وهي في عالم الحيوة المحض لا يشوبها الموت البئة وطبايع الحيوان التي هناك مثل طبايع هذه الحيوانات الله فقالة ليست حيوانية .

فمن انكر قولنا و قال: من اين يكون فى العالم الاعلى احيوان" وسماء" وساير الاشياء التى ذكرناها قلنا: ان العالم الاعلى اهو الحي التام الذى فيه جميع الاشياء الاثه ابداع من المبدع الاول التام ففيه كل نفس وكل عقل وليس هناك فقر ولا حاجة البئة لا ن الاشياء التى هناك كلها مملوعة غنى وحيوة كائها حيدة تغلى و تغور وجرى حيواة تلك الاشياء انما تنبعهن عين واحدة لا كانها حرارة واحده او ربع واحدة فقط بل كلها كيفية واحده فيها كل كيفية يوجد فيها كل طمه و نقول:

الولوجيا: لكنها حية عامرة .

٧- في الولوجيا : والها جازية وما يجري جريا حيوانيا... الغ .. الولوجيا المطبوع في حواشي الفيسات

ص ۲٤٧

انك تجد فى تلك الكيفية الواحدة طعم الحلاوة والشراب وساير الا شياء ذوات الطعوم وقواها وساير الا شياء الطيئة الروايع و جبيع الروايع وجبيع الا شياء الواقعة تحت البصر وجبيع الا شياء الواقعة تحت البعر وجبيع الا شياء الواقعة تحت السعاى للحون كلها و اصناف الايقاع و جبيع الا شياء الواقعة تحت الحس .

وهذه كلنها موجودة في كيفية واحدة" مبسوطة على ما وصفناه لاأن تلك ـ الكيفيئة حيوانية عقليئة تسع جميع الكيفيات التي وصفناها ولا تضيق عن شي منها من غير ان يختلط بعضها ببعض و ينفذ بعضها ببعض بل كلها فيها محفوظة كان كلاً منها قائم عليحد ».

وقال فى العيمر؟ العاشر : «إن لكل صورة طبيعيّة فى هذا العالم فهى ذلك العالم الله انتها هناك بنوع افضل و اعلى وذلك اثها اهيهنا متعلقة بالهيسولى و هى هناك بلا هيولى و كلّ صورة طبيعيّة هيهنا فهى صنم اللهسسورة التى هناك الشبيهة بها ، فهناك سماء و ارض و حيوان و هواء وماء و فار فان كان هناك هذه المسسور فلا محالة ان هناك نباتا ايضاء الى غيرذلك من كلماته و بياناته و نصوصه و اشاراته في اثبات العشور فانها كثيرة " يؤداي ذكرها الى التطويل ، ولولا مخافة الادب لبعد منهجها عما النّه اذواق الطلاب الاوردتها جميعا لشرفها و عظم جدواها ، ولكن فيما نقلناه كفاية لطالب الاستبصار ولا ينفع لفيره الشكرار .

اد وجميع الاكوان الواقعة تحت اللسي .

٢٠ في معمرالنسخ ! من غير ان يختلط يعضها بيعفروينفسد بعضها .... الخ

سـ الولوجية المعرفةالربولية، الطبعةالمحرية في حواشيالقينات طاع ط ١٣١٢ هـ في من ٢٦١٠ ١٣١٠. ٢١٣ .

<sup>)..</sup> وقد نقلنا كلمات مقاالفيلسوف في رسالة الفناها في المثل النورية والبرزخ و قد حققنا نصوص هذا... الكباب و طراهرها بما لامزيد عليه .

المشهدالثاني ٧٥

# الاشراق السابع في تتمثّة الشّكولة في اثبات الصور والتفصّى عنها حسبّسًا وجدناها في مواضع متفرئقة من "اثو لوجيا والتقطنا منه فلنذكرها منتظمة "متكفّصة

الا ول: «ائه انكان في العالم الاعلى نبات فكيف هو هناك و ان كان ثمئة نار" و ارض فكيف هما هناك فانه لا يخلوا من ان يكونا هناك اما حيثين و اما ميئتين فانكانا ميئتين مثل ما هيهنا فما الحاجة اليهما هناك وازكانا حيثين فكيف يحييان هناك ».

فاجاب بقوله: «قلنا: اماالنبات فنقد ران نقول: انه هناك حي و ذلك ان في النبات كلمة فاعلة محمولة على حيوة فهي اذن لا محاله نفس «ما» واحرى ان يكون هذه الكلمة في النبات الذي في انعالم الاعلى و هو النبات الاول الا ان تلك الكلمة واحدة "كلية و هذه كثيرة متعلقات" جزئية فهو النسبات الاول الحق والذي دونه نبات "ثاني و ثالث "لا تك صنم" لذلك النسبات وانما يحيى هذا بما يفيض عليه ذلك من حيواته.

فامنا هذهالا رض فلها ايضا حيوة «ما» وكلمة فعالة كما وقمتالا شارة اليه، فانكانت هذهالا رضالحسيئة التي هي صنم حية فبالحرى ان يكون تلك الا رض ــ العقليئة حية ايضة وهي الا رض الا ولى و ان يكون هذه ارضا ثانية لها شبيهة بها ١.

الثاني: لِمَ كانت هذهالحيوانات الغيرالناطقــة هـُناك فان كانت لا ُنها كريمة فما هناك اكرم جوهرا و اشرف .

<sup>1-</sup> الولوجيا العظيرع في آخرالقيسات ١٣١٢ ه في بابالنوادر منالهيمرالعاشر في تعامية كل ما فريد عالمالعقول ص ٢١١، ٢١١، ٢١١، ٢٠١.

واجد، بانالعلة في ذلك ان البارى الا ول واحد فقط من جميسم الجهات و البدع العالم واحدة ايضا ولم يكن وحدانية المبدع كواحدانية المبدع والا لكانا شيئا واحدة و هو محال فلا بند من ان يكون في وحدانية المبدع كنرة الا نث بعد الواحدالحق مطلقا فلا محالة انته كثير لا ن الكشير خلاف الواحد لان الواحد هو التام والكثير هو الناقص و ان كان المفضول عليه في حيثر الكشيرة فلا اقل من ان يكون اثنين و كل واحد من ذينك الاثنين يتكسر ايضا على ما وصفناه و قد يوجد للاثنين الا ولين حركة و كو وجميا مقل وحية غير انذلك العقل ليس هو كمقل واحد منفرد لكنه عقل فيه جميم العقول وكلها منه و كل واحد من العقول فهو كثير على قدر كثرة العقول و اكثر منها .

فقد بان انه لم يكن العالم الاعلى ذا صوركثيرة وانكانت صور الحيو ان كلهافيه. الثالث: قد يجوز لجاعل ان يجعل السحيو انات الكريمة في العالم الكريم فاما للحيو انات الدعية فلن يجوز ان نقول انتها هناك .

فاجاب عنه بمثال واحد فقال: «ان الانسان السدى فى العالسم الاسفل ليس كالانسان الذى فى العالم الاعلى فان كان هذا الانسان ليس مثل ذلك الانسان فلتم يكن ساير الحيوانات التسى هناك مثل هذه بل تلك اكرم و افضل.

الرابع : ما بال\الناطق العالى اذا صار هيهنا كروكى و فككر و سايسـرالحيوانات لا يروى ولا يفكر اذا صار هيهنا و هي كلها عقول .

اجاب: بان المقل يختلف فان المقل الذي في الانسان غير العقل الذي في سايز الحيوان فان كان المقل في الحيوانات العالية مختلفاً فلا محالة ان الرويئة والفكرة فيها مختلفة وقد تجد في ساير الحيوانات اعمالاً ذهنيئة.

الخامس: ان كانت اعمالاالحيوانات ذهنيَّة ۖ فلم لم يكن اعمالها كلُّها بالسواه

الهشهدالثاني ۱۷۷

وان كانالنطق علة للروية هيهنا ، فلرِّم لم يكنالناس كلتُهم سواه" بالرويَّة لكنروية كل واحد منهم غير روية صاحبه .

قاجاب: بان اختلاف الحيواة والعقول ائماهي لاختلاف حركات الحيوة والعقل فلذلك كانت حيوانات مختلفة و عقول مختلفة الا ان بعضها انو رو اظهر و اشرف من بعض و ذلك ان من العقول ما هو قريب من العقول الا ولى فلذلك صار اشد نورا من بعض و منها ماهو ثان و ثالث فلذلك صار بعض العقول التي هيهنا الهيئة وبعضها ناطقة و بعضها غير ناطقة لبعدها من تلك المقول الشريفة .

واما هناك فكلها ذوعقل فلذلك صارالفكرس عقلاً و عقلالفسرس فرس" ولا يسكن أن يكون الذي يعقل الفرس أنما هو عاقل الانسان فأن ذلك محال في المقول \_ الاكولي ا

فالعقل الا وثل اذا عقل شيئة «ما» كان هو وما عتقله شيئا واحدا فالعقل الا ول لا يعقل شيئة وكانت الحيواة الشخصيئة لا يعقل له بل يعقله عقلا " نوعيا وحيوة نوعيئة وكانت الحيواة الشخصيئة ليست بعادمة للحيواة المرسلة فكذا العقل الشخصي ليس بعادم للعقل المرسل .

فاذا كان هذا هكذا فالمقل الكايئن في بعض الحيو ان ليس هو بعادم للمقل الاول وكل ُ جزء من اجزاء العقل هو كل يتنجزى بــه عقل فالعقل للشيءُ الذي هو عقله له هو الاعمياء كلها بالقوء قل .

فاذا صار بالفعل صار خاصاً و اخيراً بالفعل و اذا كان اخيراً بالفعل صار فَرَسَا او شيئاً آخر من الحيوان و كلتما سلكت الحيواة الى اسفل صار حيثاً دنياً خسيساً، و ذلك ان القوى الحيوانياة كلما سلكت الى اسفل و ضعفت و خفيت بعض افاعيلها المالية فحدثت منها حيوان ادنى ضعيف فاذا صار ضعيسفا احتال له العقل الكاين

<sup>1-</sup> في نسخة: داط و : آاق : فالعقل الذي هو عقل له هوالاشياء كلها بالقون ،

فيحدثالا عضاء القريئة بدلاً عنقو ته كما لبعض الحيوان اظفار ولبعضه متخاليب و لبعضه قرون و لبعضه انياب على نحو نقصان قوءة الحيواة فيه .

السادس: أن كانت قو تقالنفس تفارق الشجرة بعد قطع أصلها فكأبن يذهب تلك القوائة أو تلك النفس؟.

فاجاب: بأنتها تصير الى المكان الذى لم "يفارقه، و هو العالم العقلى و كنذلك اذا فسد الجزء النفس البهيمى ، "تسلك النفس التبي كان فيها الى ان تأتى العالم العقلى وائتما تأتى ذلك العالم لان ذلك العالم مكان النفس و هو العسقل و العقل لا "يفارقه ، والعقل ليس في مكان فالنفس اذا ليست في مكان ولا يخلو عنها مكان».

فهذا ما اردنا ايراده من كلام هذاالنيــلـوف الاعظم والحمد لواهب العقــل والعيواة .

# المشهد الشالث

# فى النَّظر المُختصِّ بعِلم المَعاد وفيد شواهيد

#### الشَّاهِـدالاوَّل:

في احوال ما َيتَوقَّف عليه النَّشأة الثانية وفيه ِ اشراقات "

الأول: في قوابل التكوين قد علمت أن وجود الاشياء و صدورها عن التدبير الا ولى على ضربين الا بداع و هو صدور الوجود عن الواجب الحق بلا مشاركة جهة القابليّة والتكوين و هو ما يتوقف على اصلوح القابل، ولابتد في العناية من وجودهما جيمة كما اقيم البرهان عليه فلا بتد من وجود ما يقبل الكون بعد الكون وما ب يستصبّح و يتخصّص حدوث بعد حدوث ، وهما الماديّة بامكانها واستعدادها والحركة بتجدّدها و إعدادها .

على الالحكماء كلتهم "مجميعون على الن موجدالمحدثات كلها هوالبارى وكل من جحد هذا فهو عندهم مهجور "مضلل في جيحوده بل الكل اما بقضائه او بقسده.

فهوالفاعل الحقيقى فى انشاء هذهانشاة الا انه شرع فى انشائها و ما بعدها بعد استيفاء مراتب الموجودات فابدع منه اولا مباديها ثم ارجع اليه عوايدها فكانت النهاية على عكس البداية فكانت عقلا ثم نفسا ثم طبيعة مم مادة فيعود متماكسة كاثها تدور على نفسها جسما مصوراً ثم نباتاً ثم حيوانا ذانفس ثم انسانا ذاعقسل ؟ فابتده الوجود من العقل وانتهى الى العاقل وفيما بينهما مراتب و منازل.

وعك الشرف والكمال هى الدُّنو" من الحق "المتعال ففى الا بتداء كل ما تقدم كان اوفر الحتصاصا وفى الا نتجاء كل ما تأخرعن الهيـــولى الهو اقرب الى ال يُنجِد من ــ الشرور خلاصاً .

الاثراقالثانی فیالد"لالة علیالا"جسام الا"ستقسیئة و قبولهاالشرکیب

لما كانت عناية الله غير واقعة الى حد "١ وكانت سلسلة البسايط منتهية في النزول الى التصيها وهي المادئة الاولى افاقتضت انشاء المركبات الجزئيئة القابلة للديمومية النوعيئة وابدعت منها نفوسا قابلة للديمومية الشخصية في النشأة الثانية ٢

ثم ان وجودالمناصر تحتالفلك معلوم لنا بالمشاهدة و هي قابلة للتركيب كسما

<sup>1-</sup> في بعض النسخ: فير واقفة الى حد ، في بعض النسخ : الاجسام الاسطقسية ....

آب برید البات النفس بالمقدمتین احدیهما ان البساط منتهیة الی البسایط والنانی مدم و نوف الغیض و مدم 
تناهیها بدوا و ختما و فی الاسفسار و میحت النفس ط ۱۲۸۲ ه ق س۲۶۱۰ اعلم ان عنایة الباری جل اسمه
لما المادت جمیع ما یمکن ایجادها بالفیض الاقدس ملی ا برتیبالاشرف فلاشرف حتی بلغ الی ادنی
البسائط و اخسها منزلة و لم یجز فی عنایته وقوف الاقادة الی احد لا یتجاوزه قبتی امکان وجود امسور
فیر متناهیة فی حدالقوة ...الغ و فی الاسفار حسلف جواب لما اما من النساسة او المسنف و یدل ملبه
هبارة عدالکتساب ولا یحتاج الی ا توجیسهات طویلة ارتکیها المحقق السیزواری وقده»

المشهسة الثالث

ركتبنا الماء بالتراب و حصل منهما الطين.

واماالمركبات التامة الطبيعية التي لايتأتي الا بقدرةالله فلما لم يتم وجودها الا بكيفيات فعلية او انفعالية لا بئد لها من حرارةمعائلة مبد دةو برودة جماعة مسكئة و رطوبه ذات انقياد للتخليق والتشكيل ويبوسة حافظة لما افيد عليها من التقسويم والتمديل فجادت العناية لوجود عناصر اربعة متضادة الآالا وصاف والكيفيات ساكنة الطبيعة في اماكن متخالفه بعضها فوق بعض بحسب ما يكليق بها مرتبة ترتيبابديما منطئدة نضدا عجيبا حيث جمل كل متشاركين في كيفيئة واحدة فعلية او انفعالية منتجاور رين .

وقد علمت بوجودالحركة المستلزمة لـ وجودالسَّماء المقتضية لوجودالحَّدود والاعراف والجهات المصّححة لوجود المستقيمات منالحركة.

فالعناصر ممكنة الا تقلاب والا ستحالة في صُكورها و كيفياتها لا متناع القول بالكشون والمحبئة والغلبة .

> الاشراقالثاك فى لمنيَّة قبولالعناصر للتكوين

و كيفيئة هذه الا بسام لقصور جواهرها وخسئة صورها معايناتي منها التركيب و قبول الكون بمدالكون و هذا بخلاف اجرام العالية الا وليئة فانها غيرمتأتية للكون الثاني لما لها من صورة كماليئة يمكنها بحسب فطرتها الا ولي عبادة الحق و طاعت طوعاً من غير حاجة الى اكتساب قوة "اخرى" و فطرة ثانية اذالممكن لم يخلق هبائ و عبئا بل لان يكون عبدا عابدا له تعالى شاهدا لوجوده تعالى ا و وحدانيئته .

فالمناصر انما خُلقت لقبول الحيوة لكنها عندانم رادها قاصرة "عن قبولها لاجل

تضاد صورها في اوايل الكيفيات و الا فالسجسم بجسيسته قابل للعيوة غير متمصية عنها فلا بد القبولها العيوة من الا متزاج الموجب لعصول كيفية المراج المتوسطة بين التضاد البعيدة عن الا طراف الموجبة للموت والفساد فيستفيد المسركب حيوة «ما» على قدر توسئطه و بمعده عن الا طراف و قربه من الا عجرام العالية الحيئة بالحيوة المذاتيئة.

فان لم يمعن فى التوسط والاعتدال والا تتحاد و هدم جانب التضاد يقبل امن العناية نوعا ضعيفا من المعيوة كالعيوة النباتية وذلك بعد ان يستوفى درجات التراكيب الناقصة من الا مار العلوية كالستحب والا دخينة والمسطر والتسلج والطائل والصقع والرعد والبرق والصاعقة ثم درجات المعادن كالزيبيق واليكتم والبلثور والزاج والمراح والزرنيخ والنثوشاد روما يتولد منها من الا جسام السبعة المتطرفة و غيرها كالميكواتيت .

#### حِكمة عرشيّة

إن سكال سائل" ما بال امرالبارى لم يتسوقف عند حصول هذه البسايط كلمًا وقد برزت بحصولها سيمة قدرت البارى واتتضح لمسكانها الجود الالهى اذهى نهاية تدبير الاثمر بل انتجه الاثمر منه الى احداث المركبات الجزئيئة التى لا يستحق ولا واحد منها الدينومة الشخصية بذاته ثم قتصارى امرها الوصول الى الذى هبيط منه .

فنقول : اولاً ان هذهالقشفورالكثيفة وانكانت خسيسة عليست باشد خساسة ؟ منالعدمالبكت .

ثم ان اعادة ترتيب الحدوث من الحسيات الى العقليات ممن له الخلق والا مرليست

١- : قبل من المنابة نوط ضميفا... دعط \_ آءَل على مضرالنسخ: وما بتولد من الاجسام ...

المشهسة الثالث ١٨٣

باقل خيراً و نفعاً و جوداً من ابتدائه بالسئوق عن العقليات الى الحسيات ولا ايضاً فى هذا صعوبة ليست فى ذاك اذا لنا شى عن الق الا بداع و ان تناهى فى السكثافكة والا ظلام والتبرد والجمود فليس بممتنع عن قبول التلطيف عن تأثير الجوهر اللطيف.

او لا ترى ان الا و ان تمكنت في الهوى و الاستثقال (والاستقلال.خ، ل) واشتد تو اها بمبالغ الا نوال فائه ابتثير الشمس فيها و اشراقها عليها تستجلب اللظافة و يصير مادي الا توات و طينة للا ستحالات ولوكانت بكثافتها مستنعة العود الى اللظافة او لقشر بتها مستحيلة الصيرورة مادة للب الصورة لما كانت في جوهرها بالحقيقة قوة منهملة ولما حصل النقل فيها من القشور الى الحبوب المزروعة ومادة للنبات ومن الا قوات الى الطيف الحيوانات منشأ للا بناء والنابات و هكذا الى ان ينهى الى اللباب المحض والعقل الصرف.

الاشراقالسرابع في تكونالنئبات والحكمة فيها

لمًا كان مزاج النئبات اقرب الى الا عتدال من مزاج المسعادن فتخطى خُطوة الى الله على الله على

فانظر كيف تمثم الجودالو اهب الحق تقصان الديمومة الشخصيّة في هذا الصّنف باعطاء الديمومة النوعيّة فوفئي قسطه من البقاء فاستبقى نوع ما وجب فساده بقو "م مواندة قاطعة لفضلة من مادته ليكون مبدء "لشخص آخر .

ونما لم يحصل كماله الشَّخصى اول مرَّة لكون مادته جزء لمادة شخص حابق

١٨٤

رتب لهالنامية الموجبة لزيادة في الا قطار على انسبة مخفوظ لا تقه .

ولما توقف فعلها على التنفذى جعل لها الفاذية و جعل للفاذية خكوادم" من قوى اربع جاذبة يأتيها بما يتصرف فيه و هاضمة محللة للفذاء مشعدة إياها لتصرف الفاذية وماسكة تحفظها مدعة لتصرف المتصرف ودافعة لما لانقبل المشابهة.

### حِكمة عرشيّة

اعلم ان الحكماء حيث جعلو المولكة والمصورة وغيرها قوى للنفس الانسانية والنفس حادثة بعد حدوث العزاج و تمام صور الاعضاء ؛ فاستشكل هذا بعض الناس بان القول باستناد صور الاعضاء الى المصورة باقول بحدوث الالة قبل ذى الاله و فعلها بنفسها من غير مستعسمل إيئاها ، وهو معتنع .

فاجيب عنه تارة " بعدم تسليم حدوث النفس لجواز قدمها كما ذهب اليه بعض \_ الفـــــلاسفة .

وتارة بحدوثها قبل البدن كما هو رأى بعض المليتين .

و تارة " بعدم جعل المصور رة من قوى نفس المولود الحيواني بل من قوى \_ النفس النباتية المغايرة لها بالذات كما هو رأى البعض .

وتارة " بتصبيرها من قوى نفسالا م " .

وشىء" من هذهالوجوه لا يسمن ولا يغنى. وهكذااضطربكلامهم فىان"الجامع لا جزاءالبدن هل هوالحافظ لها املا؟ وفى انه نفسالمولود املا؟

ا ـ وقد بين العصنف العلامة «اعليات مقامه على البيحت في الأسفار على التفصيل التام و قد ذكر جميع الشبهات و اجاب عنها و بسط خلاء المسالة في الهيده والعماد ايضا (ط گد ١٣١٦ ه ق ص ١٢١٦ل، ١٦٩٩ شرح الهداية ط ١٣١٢ ه ق گد ص ١٨٥٢ ١٨٥٤١٨ كتاب الاسفار سفر الرابع علم النفس ١٢٨٢ ه ق ص ٢٥٠ ١٧٩٢٢

المشهسة الثالث ١٨٥

فذهب الا مام الرازى الى ان الجامع نفس الا بوين ثم انه يبقى ذلك المزاج في تدبير نفس الا م الى ان يستعد قبول نفس، ثم انها يصير بعد حدوثها حافظة له وجامعة لساير الا جزاء بطريق ار ادالغذاء.

و نقل عن الشيخ الرئيس لما طالبه بهمسنيار بالحجَّة : على ان الجامع للعناصر في بدن الا نسان هو الحافظ لها؟ انه قال: كيف "ابترهن على" ما ليس .

وبناء هذه الا توال كلنها على عدم المثنور والا طالاع على كيفية الحركات الجوهرية و كيفية تجدد الصورة على المادة وتلازمهما و قد مر ت الا شارة الى ان الله المادة باستعدادها علته مصححة لتشخص الصئورة والصورة بجوهرها المقلى علته موجبة لمادة غير الا ولى المقائها و هكذا تسلسات المواد بالصور والصور بالمواد المادة في كل حين غير الحافظ لا نالا ول معد محر الدحسب تحر كه والثاني موجب مسك حسب ثباته و بقائه ، وهكذا في كل صور طبيعية او نفيية اذ لها جهستان جهة حدوث و تجدد بواسطة تعلقه بانباد " التى شأنها الا نصرام و جهة بقاء و دوام لاجل تعلقه بالواهب التام ا .

فالمقوم من الصورة للمادية غير المتجديد فيها بوجه و عيسنه بوجه كما نبتهناك عليه مرارا . "ثم" ان العلائمة الطوسى بعد ان زيئف قول الشارح القديم للاشارات به : أن تصرف نفس المولود في المادية التي تصرفت فيها نفس الوالد و تفويض التدبير من قوة او نفس بعد مدية الى المحرف مستحيلة ، لا أن تفويض احدالفاعلين مادية صنعه الى اكثر ينوب عنه في تتميم فعله انما جازفي الانفاعيل الفير الطبيعية بين فاعلين يفعلان بارادة متجددة دون الطبيعية .

<sup>1</sup>\_ والمحتق الشارح لمقاصد كتابالأشارات والتنبيهات ذكر خلاءاتسالة على' وجه لا يرد عليه شي' من الايرادات التي ذكرهاالعصنف الصلامة ولكرالمحـققحيث لايقول بالحركةاللالية والتحول فيالجواهـر لا يعكنه المصير الي' ما حققه فــده.

اجاب عن اصل الاشكال ب: ان ما يقتضيه القوانين الحكمية ان نفش الا بوين تثفرز من مواد الغذاء بقو عها المولادة ماد أن مستعدة لقب ول قوة من شأنها إعداد بالمادة و تصييرها انسانا بالقوة وهي صورة حافظة لمزاج المني كالصورة المعدنية ثم أالمني يتزايد كمالا في الرحم بحسب استعدادات يكتسبها الى ان يصير مستعدة لقبول نفس اكمل يصدر عنها مع حفظ المادة الا فعمال النباتية و هكذا الى ان يصير مستعدة لقبول نفس اكمل يصدر منها مع جميع ما تقدم الا فسال الحيوانية فيتم البدن و يتكمل الى ان يستعد قبول نفس ناطقة يصدر عنها مع جميع ما تقدم النطق و يتكمل الى ان يحمل الا مجلى ما تقدم النطق و يتم مدبرة الى ان يحمل الا محميع ما تقدم النطق و يتم مدبرة اللى ان يحمل الا .

وقال: فتبين ان الجامع للا جزاء المذائية الواقعة فى المنيكين هو نفس الابوين و هو غير حافظها ، والجامع للا جزاء المنضافة الى ان يُستم الى اكرالممر والحافظ للمزاج هو نفس المعولود .

فقسول الشيخ : ائتهما واحد . بهذا الاعتبار و قوله : الى الجامع غير الحافظ . يالاعتبار الاول .

هذا تلخيص ما ذكره و فيه امور صحيحة الا الله لم يتبيئن عنه ما تحيروا فيه من ان هذه الا فاعيل المترتبة من الحفظ والتنفذية والتصوير والا نماء والا حساس والنشطق اهي كلها صادرة من كلمة فاعلة لها قوى متعددة متجددة الحدوث؟ اوهي كلمات فعالة متعددة متفاضلة في الكمال؟ .

فان كانالاً وَال فيلزم حدوث الناطقة مع حدوث النطقة فيكون معطّلة عن فعلها الخاص مدّة و هذا يشخالف قواعدهم و ان كانالثاني يلزم عليه ما يلزم بهالشارح.

ال فانتشت تفصيل كلامالمحققالطوسى فراجع شرحه على اشارات الشيخ (الجزء الثاني في طوالطبيعة شرح اشارات ط 1998 ه في س ٣٠١ الى ١٣٠٤ - ٣٠ ويتكامل الى ... ان يحل\لاجل

المشهــد الثالث

القديم من : تفويض احدالفاعلين الطبيعيين تدبير موضوعه الىالا خسر و ان كان هناك فساد صورة سابقة وتكون صورة لاحقة فكيب اتنجه تكامل الا ستعداد الى الفساد والفطرة حاكمة بان التوجئه الى الكمال بشافى الفساد و الا ضمحلال فقوة واحدة لمادة واحدة لا يُفعل فعلين متناقضين فيها .

واما ما ذكر الا طباء من: إن الحرارة الغريزية مسوجب الحيوة والموت جميعاً فوجه ذلك بان فعل تلك الحرارة ليس بالسذات الا تقليل الرطوبات و هذا التقليل نافع في حفظ الحيوة مادامت الرطوبات زايدة "في بسدن الحي" ضار ما دامت ناقصة فقملها شيء" واحد "دائما و كل واحد من النفع والعتر فعلها بالعرض، واما فعل العبورة في مادتها فليس الا التكميل والحفظ.

وكل من له قدم" راسخ فى الحكمة يعرف: ان الا فاعيل الطبيعية متوجهة " بالذات الى ما هو خير" وكمال" ولايتوجه شى من الحركات الطبيعية نحو شى مناف لها مضاد بل الا ثمياء كلها طالبة "للخير الا قصى كما يشهد به الكشف الا تكم ".

فالتحقيق في هذاالمقام يتوقّف على اما لوّحنا اليه سابقاً من حال اشتداد الطبيعة وسُلوكها الجوهري الاّتصالي حسب ما يقتضيه البراهين ٢.

الاشراقالخــامس في تــكو انالحيوان

اذاامتزج العناصر امتزاجاً ا"تم" منالنبات قبلت منالواهب كمالا" اشرف وهم النفسالحيوانيّة و حد"النفس على! ما يعم" الا"رضيات هي: «كمال اول لجسم طبيعو

١- الشارح المقدم .... داط ، في تسخدً ؛ فكيف الجز تكامل .....

الى التانية : و هلاه النفس و قويها يعد استيفاء العوى التبانية النفسم الى ا

آلى ذى حيوة بالقوءة» .

فالكمال جنس يعم المحدود و غيره الأنه عبارة عما يتم به النوع و هو وان كان من باب المتضاف الا انه يصلح لا أن يكون جنسا للمسمى بالنفس، لا أن الحد ليس لحقيقتها الجوهريّة، بل لمفهوم النفسيّة و هي اضافة خاصة .

واحترز بالا ول عن كمالات ثوانى كالعلم و غيرها من الا فاعيل واللوازم و بالطبيعى عن الكمال للجسم الصناعى و بالا آلى عن صور العناصر والمعادن اذالمراد به اشتمال الجسم على آلات و قوى "نفسانية لا على المجرد اجزاء مختلفة و بقيد ذى حيوة بالقوم تيخرج النفوس الفلكية على ارأى من يجمل النفس للفلك الكلى والكواكب والا فلاك الجزئية كالجوارح والتداوير عنده بمنه زلة الا الات و قتواها كالفروع للنقس.

واما عندالذاهبين الى! انَّ لكل كثرَّة منالفلكيات نفساً عليحدَّه فلا حاجة الى! هذاالتقييد و لهذا لم يذكرهالا كثرون .

و ذكر بعضهم (كأبى البركات) عوض قولهم : «آلى» فيقال : «كمال اول لجسم طبيعى ذي حيوة بالقو"ة» .

و زادوا في الحيوانات الا رضيَّة قولهم : «من شأنه ان يحس و يحرُّك» .

وهذه النفس وقواها بعداستيفاء القوى النباتية ينقسم الى مدركة و محركة والمحركة اما باعثه على الحركة او فاعلة لها والباعثة هى الشوقية المئذعنة لمدركات الخيال اوالوهم اوالعقل العملى بتوسطهما فيحمل الا دراك لها على ان ينبعث الى ا طلب او هرب بحسب السوانح و لها شعبتان: شهروانيئة باعثة على الجلب الضرورى

<sup>1 -</sup> وقدتم العصنغالعلامة وقده هذاالبحث مفصلا في الاسفارالاربعة (مباحثالنفسمي)٢٦٢٢٥٢) والبدء والعماد مر١٦٠٩٦١ وشرحالهدايقوساير تصانيغه فليرجع الى شرحالهدايه ط١٢١٣٤ ه ق ١٨٢ الي١٨٥٥

المشهسة الثالث

اوالنافع طلباً للذة و غضبيئة حاملة على دفع و هكرب من الضار طلباً للا تتقام و تخدمها قوءة منبثة في الاعصاب والعضلات من شأنها ان تشنج العضلات بجذب الاوتار والرباطات و إرخائها و تمديدها .

#### تَبِصِر َةَ"

فللحركات الا ختيارية مباد مترتبة ابعدها عن عالم الحركة والمادة الخيال او الوهم او مافوقهما . ثمَّم القوة الشوقيئة ومابعدها وقبل الفاعلة قوة "اخرى" يسمَّى ابالا وادة "او الكراهكة .

# ِاستِنار َة" عَرشيَّة" ١

الحركات الطبيعية كالحركات الاختيارية الحيوانية في ان لها مبادمتر تبة بعضها من عالم الطبيعة من عالم الطبيعة والتدبيس و ادناها من عالم الطبيعة والتسخير ، والكل بقضاء الله والتقدير وقد تبيئن هذا مما سبق .

والفارق بين تحريكات الحيوان وبين غيرها ان في الحيوان ارادة" متفئنة حسب دواعيه و قواه المختلفة لتركثبه من العناصر المتضادة و ارادة غيره على نظام واحد لبساطته، وهكذا النبات و الكان مركبًا ذاقوى متعددة الا ال الجميع مكذهبا واحدا ولا حاجة لها كثيرا الى الا سباب الخارجة عن ذاتها ودواع مختلفة خارجه عن قصدها.

### عِنايَة" الهيَّة"

الحكمة في وجود هذهالقوى من لدن الطُّهُــها الى اكــدرها اما في الحيوان

الـ في بعض النسخ المصححة : اشارة مشرقية و في بعض: استنارة مشرقية .
 الـ و بعضها من عالم الأمر والتدبير...داط

فالمحافظة على الأبدان بحسب كمالهاالشخسصى والنوعى و اما في الأنسان فهذه. المحافظة مع ما يتوسئل بها انشخص الى اكتساب الخير الحقيقي والكمال الابدى بحسب العلم والعمل.

فالعناية الا وليئة جعلت في جبئة الحيوانات داعيه النجوع والعسطش ليدعو نفوسكا الى الا كل والعثرب ليخلف بكد لا عما يتحلل ساعة فساعة من البدن الدايم التحلل والذوبان لاجل استيلاه الحرارة الغريزيئة الحاصلة فيه من نار الطبيعة وجعلت لنفوسها ايضا الا لام والا وجاع عندالا فات العارضيئة لابدانها لتحرض النفوس على حفظ الا بدان من الا قات الى اجل معلوم.

# حِكْمَة مشرقيَّة \*

قد ورد فى الكتاب الالهى فى اهل النشاة الا تخرة «لهم رزقتهم فيها بشكرة "و عشيئا" و هو رزق خاص في وقت معلوم وهذا لا ينافى قوله: «اكلتها الادام " كما هو معلوم عندالطبيعين من ان الا انسان اذا اكل الطنمام حتى يشبع فذلك ليس بغذاء ولا اكل على الحقيقة و انما هو كالجابى الجامع للمال فى خزائنه و هى المعدة فاذا \_ اخترنت مافيها و رفعت يده فحينئذ يتوليها الطبيعة بالتدبير و تتحيلها من حال الى احال و تغذا البدن بها فى كل " نفس ؛ فهو لا يزال فى غذاه دائم ولولا ذلك لبطلت \_ حال و تغذا فى ترتيب نشأة كل متغذ والله حكيم فاذا خلت الخزانة حراك بالطبع الجابى الى تحصيل ما يملاءها به ولا يزال الا م هكذا ابدا فهذا صورة الفنذاء فى كل " نفس تحصيل ما يملاءها به ولا يزال الا م هكذا ابدا فهذا صورة الفنذاء فى كل " نفس

<sup>1-</sup> لتحريم النفوس آءق - لءن - ٢- تسورة مربم ١٩٤٠ آية ٢٣ لا يسممون فيها لفوا الا سلاما ٣- سورة الرعد ١٤ آية ٣٠ تجرى من تحتها الانهار. الكها دائم ..... ٤- حرك الطبع الجابر، آءق - اسر - ياس

المشهـد الثالث

وكذلك اهلالنار وصنفهمالله بالاكل والشرب على هذاالحد ، الا انها دار بلا فيأكلون و يشربون عن جوع وعطش و اهل الجنة يأكلون و يشربون عن شهوة و لذة فانهم ما يتناولونالشي السمى غذاء الا عنعلم بان الزمان الذي كان الاختزان فيه قد فرغ ما كان مختزنا فيه قسارع الى الطبيعة بما يدبره فلا يزال في لذة و نعيم لا يخرج الطبيعة الى طلب و حاجة للكشف الذي هم عليه .

بخلاف اهل النار فانتهم في حجاب عن هذا فيتألشون دائما ويجوعونويظمئون فلا لذة الا العلم ولا الم العالجهل و تنحت هذا سر ١ .

#### الاشر اق السانس

ثم خلقائه للحيوان قوى" "اخرى" ادراكيئة منالحواس" الظاهرة وغيرها ليمينز الملايم عن المنافر والنافع عن الضار فيطلب احدهما بالشهوة وبهرب عن الا خربالفضب «رحمة" من الله على اعباده» و هي منقسمة الى اظاهرة مشهورة و باطنة مستورة .

اماالظاهرة فهىاللئمس والذُّوق والشم والسمع والبصر والاخيرانالطفهذه \_ النحواس كاد انيكون مدركاتهما خارجة عن عالم المادَّة والنحركة والبسصر اشرفهما والكلام فيه طويل".

## حِكمة"عترشيّة"

ومما ذكره الشيخ في القانون : انَّ هاتين القوَّتين لالذَّة لهما في محسوسيهما ولاَّ الهُ مَّ . بخلاف البواقي ؟ .

ا... هذا فير مناف لها يذكره في اواخر عداالمناب من انقطاعالمداب من اهلالنار بعد مدة كثيره وخروج جعاهة منالفسقة عرالنار لاته فد يكون التنم مروجهوالمداب من وجه آخر .

٣- كادلا انتكون، داط بـ غ٠ل ٣- في بعض النسخ وكذلك في النسخ القانون: ان هاين الجاستين...ولا للة في محسوسهما ......

فعَنجَزَت عن دركه 'شرَّاح القانون واعترضوا عليه و طال الكلام بينهم جَرَحاً و تعديلاً ولم يأتوا عن آخرهم بشئ يطمئن بهالقلب \ .

وفيما 'قسم لنا منالملكوت 'ان "الحسيوان بما هو حيوان تنقى مماد"ة حيوته منالكيفيات الملموسة و هذه اولى المرتبة الحيوانية التى لايخلو منها حيوان "كما لا يخلو حيوان" من قو"ة اللمس لا "نالمدر ك من كل شى" والشاعر من كل حى" قو"ة" من باب مايدركه و آلة من جنس مايشعر به و يحضر عنده اذ به يخرج من القو"ة الى للفعل فالملايم والمنافر للحيوان بما هو حيوان "ولا "دنى الحيوانات اولا "و بالذات ائما هما من مدركات قو "ة اللمس لا "تها يتقوم بها بدنه .

ثم ممدر كات الذائنة فى الحيوانات المرتفسمة درجتها قليلا عن ادنى المراتب فيفتقر الى اغذية مخصوصة و الى قوق من شأنها تمييز النافع عن الضار فيما يتغذى و يكرداد به بدنه من المكذوقات و تالى الكيفيئين فى الملايمة والمنافرة ممدركات ... الشامة حيث يتغذى بها لطايف الاعضاء كالا رواح البخارية .

واما مثدر كات السامعة والباصرة فليس للحيوان بما هو حيوان اليها حاجة قريبة لأن بدنه ليس مركبا من الاصوات ولا من الاضواء ولاالالوان ولا شك في ان آلات الحسئاسة جسم حيواني واللئذة هي إدراك الملايم والمسلايم للجسد الحيواني اما الملموس اوالمذوق او المشموم لاالاصوات والانوار بل هي ملايمة للنشس التي

الدون اراد تغسيل ما ذكره الشيخ في الغانون وما اورد عنيه فليرجع (كتابالهيده والساد ١٩٦٣ ه ق من الاد ١٩١٢ ه ق بحث الكيفيات و منهاالالسم من ١١٧٥ ه (١٧ ملا) كانا الجواهر والامسرافي منالاسفار ١٢٨ ه ق بحث الكيفيات و منهاالالسم واللذت من ١٧٦ . وكتاب شرح الهدايةالاليرية من ١٩٦٥ ١٩٥ ، واللذت من ١٩٠١ ه ق من ١٩٥٥ ويقوله ؛ القصل الثالث من المسالمة أنس من عمل النفيرة كتاب الشفاه ط ١٣٠٥ ه ق من ١٩٥٥ ويقوله ؛ الناحواس منها مالا لما تغليل في محسوساتها ولاالم و منها ما يتلذ (يلتك) و يتألم يتوسط المحسوسات والساح عنيه الامام في كتاب المباحث وكذا عنرض عليه السارة المسيحي و رد عليه العلامة الشيرازي في شرح كليات الغانون واظهر الخلاط الامام الرازي المسير العرض والشارح المسيحي .

البشهسد الثالث ١٩٣

هي منعالـمالنور كما سيــجيء وقسعليهاحالاالــــــم .

ومما يؤكثه ما ذكرنا ان جنس الحيوان مداة مديدة في الموضع المظلم الخالى عن الصوت لا يوجب موته بخلاف حب عن الملموس لحظة و عن المطموم ايئاما قلائل والشم ضرب من الطعم قد يصير بدلا منه في بعض الحيوان احيانا و في المجن دائما .

الاشراقالسابع فىالائشارة الىالمكدارك الباطنكة

و هي: خمسة لكنها ثلاثة اقسام مثدر له و حافظ<sup>ه</sup> و متصّرُفّ .

والقسم الا ول اما ممدر ك" للصُّور و اما مندر ك" للمعانى و كذاالثانى ١ امًا حافظ" للصُّور و اما حافظ للمعانى .

فمدرك الصئور يسمى بالحس المشترك و بنطاسيا اى لوح النفس و هى قوقة متعلقة بمقدم التجويف الاول من الدماغ ولولاها ما يشمكن لنا الحكم بالمحسوسات المختلفة دفعة كهذا المئت مشاهدة \_ النقطة الجوالة بسرعة دايرة والقطرة النازلة خطئا مستقيما لان المشاهدة بالبصرليست الالالمقابل وما قابل منهما الا تقطة وقطرة وحافظها قوة يسمى بالخيال .

والمصورة تعلقها بآخرالتجويف المقدّم يجتمع عندها مَــُــُـُلُ المحسوسات و يبقى فيها و ان غابت مــُـود اها عن الحواس غيبة طويلة \* فهى خزانة بنطاسيا و سيأتي\_ الحقّ فيها .

إلى في نسخة دعط و آكل و كلا جميعالنسخ التي راينا : اوالقسم الاول اما مدرك للصور و اما مدرك للمماني و كذا الثاني، و ليس في هذاالنسخ يعسد اكذاالثاني . اما حافظ للصور و اما حافظ للمماني وليس بلازم كما لايخفي . وفي نسخة دعط : اما مدرك للصورة .

٣- ليس في النسخ الموجودة عندنا بعد عبارة : وانغابت مرادها عن الحواس وقيبة طويلة، -

وقيل في تغايرهاتين القوتين: ان قو "ةالقبول غير قوةالحفظ فرب قابل غير حافظ فان القبول انفعال والحفظ فعل" وهما مقولتان ا فهاتان متغايرتان .

واما مدرك المعانى والا حكام الجزئية فمنه الوهم الر عيس المقوى الا دراكية كالشوقية للقوى التحريكية و اخص مواضعه آخر التجويف الا وسط من الدماغ و منه القوة الذاكرة والمسترجعة و هى قوة فى آخر تجاويف الد ماغ تحفظ مايدركه الوهم او يذعنه نسبتها اليه المصورة الى الحس المشترك و نسبة هاتين الى عالم النفس كنسبة القلم واللتوح الى عالم الا نسان الكبيسر واما المتصرف فله تركيب الصور بعضها بعض او تركيب احكد القبيلين بالا خو وله الفعل والا وراك، الفعل له ، والا وراك لمستعملة ؛ سعيت متخيلة فى الحسيات و متفكرة عند استعمال العقل إياها فى المقليات و موضعها فى التجويف الا وسط عندالد ودة .

ولكل من هذه القوى والا لاتروح" يختص بسا و هو جيرم" حار لطيف حادث عن صفو الا خلاط الا ربعة شبيهة فى الصّفاء واللّطافة بالفلك الخالى عن التضاد الكائن فوق العناصر قبل هذه الا ضداد .

فهذا في مراتبالعود كهشو في مراتب البدو ولهذا يحتمل القوى المدركة والمحركة كالفلك يقبل آثارالعقول والنشوس .

#### تنبيه"

إلى النسخ البوجودة مندنا لفظة وقهانانء .

٣- وهذا مما يحمل/لقوى المدركة.... داط

البشهب الثالث ٥٩/

ظئن و انما يعدىالناس الى اختصاص كل قوة بآلة اختلالها عند تطـــرئىالا ّفة الى ا آلتها والدليل على ا تمدَّدها بقاء بمض دون بمض .

فقد اصاب الشيخ فيما قال في الشقما : «يشبه ان يكون القوة الوهمية؟ هي بعينها المتفكرة والمتخيلة والمتذكرة وهي بعينها الحاكمة فيكون بذاتها حاكمة و بحركاتها و افعالها متخيلة و متذكرة فيكون مفكرة بما يممل في الصئور والمعاني و متذكرة بما ينتهي اليه عملها . انتهى اله .

واخطأ من ظئن من الناظرين في كلامه ٢ انه متردّد في امرالقوي، ولم يفهم غـــرضه ؛ اذ معناه : ان للوهم رياسة على اهذهالقوى ا و هي : جثنوده و خـــــّدمــــُه .

#### حبِكمة مشرقيّة "

و فى المقام سر" آخر لو "حنا اليه فيما سبق من كيفية نسبة كل عال الى اسافله ، فالنفس و انكانت ناطقة عقلية من عائم آخس اعلى امن هذاالعالم ، فلها نحو من ــ الا تحاد بقواها ، واذكانت بدنية و ذلك لا ينافى تقد عمها عن المواد بالكائية بحسب

١- وان شئت تفصيل عداالبحث فلترجع كتابالاسفار مباحث النفس طاك ص ١٥٢ ه . شرح الهدايه طاك ص١٠.٢ الن ٢٠٤ . المبدد والمعاد ص ١١٧١لى ١٨١

 <sup>▼.</sup> قال في كتابالقانون إيضًا : هل القوة العافظة والعندكرة المسترجعة لما غاب هن العقظ من مخزونات
 الوهم فوة واحدة ام قونان و لكن ليس ذلك مسمايلسزم الطبيب .

٣- طبيعيات انشفاء الطبعة العجرية ١٢٠٥ ه ق طامس ١٩٨١ الى ٢٠٠ . واعلم ان الماضل الشارح المنقدم للاشارات بعد ذكر عدا العبرة من الشفاء : (الفصل الاول من المفاقة الرابعة من الكلام في النفس طبيعيات الشفاء : ويشبه ان يكون المنو ألوهبية هي بعينها العفكرة والمعتفية والمعتفرة و هي بعينها العاكمة فتكون بدانها حاكمة وبعركانها و افعالها منخبلة ومتلكرة، فهاد حكاية المفاظه و ذلك بدل على اضطرابه في امر عدالتوى والفاضل الشارح زعم ان الشيخ كان مترددا في امراتقرى والحق ان كلام الشيخ في علم المعالمة على العرب المناشر على المعالمة المعالمة على المعربة المناشرة الشيخ في المعربة المناشرة الشارة على المعربة الم

وجودهاالمقارقى الذى هو غيب غيوبها ، فلها تاره " تفراد" بذاتها و غناء عما سوى ا بارئها ، و لها ايضا نزول الى ا درجةالقوى والاكلات من غير نقص يلحقها لاجل ذلك بل يزيدها كمالا ".

فمن شبتهها كاتباع جالينوس فما عرفها و من جرادها بالكلنية من غير تشبيه فنظر اليها بالمين العنوراء كالرهابين المعطالين لها عن عالم التدبير والتحريك فما رعوها حق رعايتها .

والكامل المحقّق من له عين صحيحة لها مُنجِمع النُّورين فلا يعطّل بصيرت. عن ِ ادراكِ النَّمَّانين فيعرف سِرَّ العالمين .

# حِكمة عَرشيَّة"

النتفس ليست بجرم ؛ لا نالا جرام كلها مساوية في الجرمية ، فلو كانت النفس جرماً لكان كل جرم ذا نفس ولو كانت مزاجا و علمت : انه من جنس الكيفيات الا وكان صدور افاعيل الحيوة عنها قبل انكسار سكورتها اولى ، اذليس فيه الا توسئط مقتضيات البسائط و كيف يكون النفس مزاجا و يحفظ بها المزاج في المتضادات المتداعية للا نفكاك و هي التي تجبرها للا السيام .

ثم انه يمانعها كثيرا عن التحريك او عن جهته و يتغير ايضا عنداللمس الى الضد فالمعدوم كيف ينال شيئا وليست بطبيعة جرمية لما دريت: انها سيئالة والنفس علمت ان ذاتها باقية اللهئم الا في الحيوان الذي لم يكن بقاء ذاته معلوماً \.

<sup>1</sup>ـ وصراده منالحیوان اللای لیس بقاء ذاته معلوماً هـوالحیــوان اللای لم بــبلغ درجة نجــددالخیالی کالخراطین بناءاً علی ما ذکرناه لا پرد علیه ما اوردعلیه بعضالفضلاء کیف و هو ۱۰۰۰ قد سـطالقول فی البات چجردالحیوانات تجرداً برزخیا لا عظیاً و انذهب الی ابانه بعض المةالکشف واک اعلم .

المشهسد الثالث ۱۹۷

### حيكمة أمشرقيّة

قد الهمنىالله بفضله و انعامه برهانا مشرقيًا على تجر النفس الحيوانية المتخيلة عن المواد و عوارضها باتها ذات قواة تدرك الاعتباح والصور المثالية فانها ليست من ذوات الاوضاع التى قبلت الاعمارة الحسية اصلام، فهى ليست فى هذا العالم بل فى عالم آخر فعوضوعها الذى قامت به كذلك اذ كل جسم وجسمانى فهومن ذوات الاوضاع بالذات او بالعرض فما يقوم به يكون تابعا له فى الوضع و قبسول الاعمارة الحسية فلو كانت قواة الخيال حالته فى مادة من مواد هذا العالم لكانت الصور القائمة بها قابلة للاشارة للحسية بوجه «ما» وبطلان التالى يستلزم بطلان المقدم والملازمة بيشنة ".

واما تعيين موضع من مواضع البدن للا دراك الباطنى فهو بمجر و جهة المناسبة والاعداد فان التحريكات البدنية ما يهيتى النقس للمبور من هذا العالم الى عالم آخير '.

## وهم و ازاحة

ولا حد أن يقول: يجوز أن يكون نسبة هذه العشور الى النفس نسبة الفعل الى الفاعل لا نسبة الحال الى المحل كما سبق في مباحث الوجود الذهني.

لكنا ندفعه : بانالجم و قواه لايفعل الا فيما له وضع بالقسياس الى مادّتها والصور التي يتدر كما القوقةالخياليّة ليست كذلك و كما ان فاعل الاجسام الطبيعيّة و مقو ماتها لا يمكن ان يكون متمانق الوجود بهذه الا جسام كما بثيّن ؛ كذلك مبده صورها المنتزعة عن المواد يجب ان لا يكون ماد يا فآمن بوجود عالم آخسر واغتنم و

١- قيما ذكره أشارة الى" بطلان قول بهمتيار والنبيخ في بيان أثبات محل القوى المدركة للحيوان -

سينفعك هذا انشاءالله ا

### حِكْمَة 'مشرقيَّة'

النفس من حيث تفسيئتها نار معنويّة من: «نارالله الموقِّدة التي تطّاع ٢٠علي ــ الاعنبدة » .

ولهذا خلقت من نفخة الصور فاذا تُنفيخ في الصئور المستعدة للائشتعال النفساني تعلقت بها شعلة ملكوتيئة نفسانيئة .

والنفس بعد استكمالها و ترقيها الى مقام الرُّوح يصير نارها نوراً محضاً لاظلمة فيه ولا راحراق معه و عند تنزلها الى مقام الطنبيعة يصير نورها «نارا [الله المؤصدة] موصدة في عمد مميددة" ؟ .

# حِكمَة" مَشرقيَّة"

النَّفخة نفختان: نفخة تطفى النار و: نفخــة "اخرى" تَشعِلها ، فوجودالنفس و بقائها من النفس الرحماني" و هو انبساط الفيض عن مهب رياح الوجود و كذا زوالها و فنائها و تحت هذا سِـر" آخر .

فعلم ان : ماورد في لسان بعضالا قدمين «ان النفس نـــار"» او «شــر ر» او «هــر ان يحمل على التجوئز في اللفظ و كذا الحال فيما صدرا عن صاحب

العادات العادالجساني على طريقةالحله الانظريقة التي بني عليهاالشيخ الاشراق اتبات عداد.
 الجسماني و حشر الاجساد

۲\_ سورة ١٠٤ آية ٧،٦

٣- سورة ١٠٤ آية ١٠٨

اعلم ادالشيخ طاب ثرى ، نقلالاتوال الواردة في انتاس و زيفها والمستف اول هذا الاتوال .

المشهسة الثالث ١٩٩

شريعتنا ١.

الاشراقالثامن فی تکوئن الا<sup>ء</sup>نسان و قوی' نفسه .

انالعناصر اذا صفت وامتزجت امتزاجا قريبا من الاعتدال جدا وسلكت طريقا الى الكمال اكثر مما سلكه الكاين النباتي والحيواني جدا و قطعت من القوس العروجي اكثر مما قطعه ساير النفوس والصور ، اختصت من الواهب بالنفس الناطقة المستخدمة لساير القوى النباتية والحيوانية فان نبة الكمال الى الكمال كنسبه القابل الى القابل، فاذا بلغت المواد بامزجتها غاية الاستمداد و توسيطت غاية التوسيط الممكن من تضادة الا طراف ، فاعتدلت و تشبهت في اعتدال كيفياتها الهادم لقوة التتضاد بالسبع الشداد الخسالية عن الا شداد استعدات لقبول فيض اكمل وجوهر اعلى افقبلت من التأثير للا الهي ما قبله الجرم السماوي والعرش الر حماني من قوية روحانية مثدركة للكليات والجزئيات ، متصر فق في المعاني والصيور.

فهى فىالا'نسان : كمال اول لجسم طبيعى آلى ذىحيسوة بالقواة من جهة ما يدرك الا'مورالكليئة و يفعل الا'عمال الفكريئة ، فلها باعتبار مايخصئها من القبول عما فوقها والفعل فيما دونها قواتان : علاممة وعمّالـة فبالا ولى : تــدرك التصورات والتصديقات و يعتقدالحق والباطل فيما يعقل و يـُدرك و يسمى بالعقل النظرى .

و بالثانية يستنبطالصناعات الانسانيَّة ويعتقدالجميل والقبيح فيما يفعل ويترك

أ.. وان شئت تعصيلالاقوال الواردة في النفس فارجع الى كتابالاسفارالاربعة السفرالرابع طائد صوه ٢ ٢. مقاالاسطلاح (السيعالشداد) مأخوذ من كلام رئيس الموحدين و افضلالارصياء المحققين على (ع) قسد نقل اصحابالحديث (سئل على ع عنالمالم الطوى اقتال: صور عاربة عنالمواد خالية عنالقوقوالاستعداد ....... وفال عليمالسلام في حقالانسان المستكمل العلم والعمل والسالك المكمل بالمحكمتين : وواذا ...... اعدل مراجها و فارتبالاضداد و قد شابهت بها: السيعالشداد ..... الغ ، في نسخة : العادم .......

و يسمّى المقل العملي و هيالتي يستعمل الفكر والرويئة في الا ُفعال والصنايع مختارة للخير او ما يظن خيرا و لها الجربزة والبلاهــــة .

والمتوسّط بينهما المسمى «بالحكمة» وهى من الا خلاق لامن العلوم المنقسة الى العكمتين العمليّة والشظرية لا نها و خصوصا الا خيرة منها كلّما كانت اكثركانت افضل.

وهذه القوءة خادمة للنظريّة مستخدمة ا بها في كثير من الأمور و يكون الرأى ــ الكلى عندالنتظري والرأى الجزئي عفدالعملي المكت. نحو المعمول .

# حِكمَة" مشرقيّة

النفس عند بلوغها الى كمالهاالمقلى واستيغنائها عن الحركات والا فكار يتصير قو تاها واحدة ، فيصير علمها عملا و عملها علما ، كما النالملم والقدرة في المفارقات بالنسبة الى الماتحتها واحد .

## تَبصِرة"

ان للانسان من بين الكائنات خواص ولوازم عجيبة و اخص خواص تصور المعانى السجردة من المواد كل التجريد والتوصل الى معرفة السجهولات العقليئة من ـ المعلومات بالفكر والرويئة .

ثُنَّم ان له تصرُّفا في امور جزئية و تصرفا في امور كليَّة .

والثانى فيه اعتقاد فقط من غير ان تكسير سبباً لفعل دون فعل الا بضم آراء جزئيتة ، فاذا حصل الرأى الجزئى يتبع حكم القوة المروية قوى اخرى فى افعالها .. البدنيئة من الحركات الا ختيارية .

ال مستمدة بها كادا وجدنا في بعض النسج المقروة على الاسانية. .

المشهدالثالث ٢٠١

اوليها الشوقيّة الباعثة و اخيرتها الفاعلة المُحتُّركة للمصلات بالمباشرة وكل هذه يستمدُ في الا بتداء من القواقالمتصرافة في الكليات باعطاء القوانين و كثيريات القياس فيما يروى كما يستمدُ من التي بمدها في صغريات القياس والنتيجة الجزئيّة.

فللنفس في ذاتها قو الله : نظرية و عملية كما تقسدم تلك للصدق والكذب و هذه للخير والشار و المنب و هذه للخير والشار و المسلم والمسلم والمسلم والمباح فلهما شداة و ضعف في الفعليات و رأى و ظن في العقليات والعقل المسلمي يحتاج في افعاله كلها الى البدن اهيهنا الا نادرا كاصابة العين من بعض النفوس الشريرة .

واماالاً قمال الخارقة للمادات من المتجردين الكاملين فهى فى مقام "اخرى". واماالنَّظرى فله حاجة اليه و الى العملى ابتداء " لا دائماً بلى " قــــد يكتفى بذاته اهيهنا كما فى النشأة الا خرة ان كان الا انسان من صنف الا عالى والمقر "بين .

واما اذ كان من اصحاب اليمين فعبدء افاعيله وتصور اته العقل العملى وبه يكون سعادته في الا خرة لما سنبين : ان العبنة و اشجارها و انهارها و حورها و قصورها و ساير الا مثلة الا خروية منبعثة من تصورات النفس العزئية و شهواتها كما اشير اليه في قوله تعالى :

«و لكثم فيها ٢ ما تشدعون» وقوله: «فيها مــا كشتككىالا نفتُس ٣ و كلك ـــ الاعيش» الاعيش»

وان كان من اهلالشتقاوة فالقياس هكذا في كونالعملي منشأ للتعذّب بما يخرجه و يكتسب بيده «من حميم و تصلية ؛ جكميم» فجوهرالتُّفس مستعدّ لائن يستكمل ضربا من الاعسكمال و يتنوّر بذاته وبما هو فوق ذاته بالعقل النظري ولان

۱ـ من صحالا عالی ، دخط ۲۰ سررة ۲۱)، آیه ۲۲ ۲ـ سورة ۲۲)، آیة ۷۱ )... سورة ۹۵، آنة ۱۶۵۹،

يتحرَّز عنالا َفات و يتجرَّد عنالظئلمات بالعــقل العَـملى انشاء الله و لكلَّ منهـُـما مراتب اربع .

> الاشراقالتاسع في اولي مراتب العقلالنتظري" .

وهى ما يكون للنفس بحسب اصل المفطرة حين استعدادها لجميع المعقولات لخلواها عن كل صورة .

ولهذا يقال لها: العقل الهيولاني ؛ اذ لها في هذه المرتبة وجود عقلي" بالقو"ة كما ان للهيولي الاولى وجود حسى بالقوة، فجوهريئة النفس في اول الكون كجوهرية الهيولي الضيفة شبيهة بالعرضيّة بل اضعف منها الائتها قو"ة" محضة .

## حِكمة عرشيّة

ولعلئك ٢ تقول : هي عالمة بذاتها و بقواها علما فطريًّا غيسر مكتسب فكيف يكون في اصل الفطرة قوة محضة ٢.

فاسمع: ان فطرة الائسان غير فطرة الحيوان بوجه فآخر فطرة الحيوان اول فطرةالائسان لاختلاف الفيطر والنشئات و كلامنا في مبده نشوالائسان بما هو انسان ، اى جوهر ناطق فله قوة وجود يختصه و كمالية" بحسبه و لعلمه ايضا قو"ة وكمالية فعلمه بذاته و بالائسياء عين وجود ذاته ر وجودالائمياء لذاته ، لائن وجوده

١ـ وهذا من اتوىالازدلة على ادالنصر تتحول مرسرتية الى ان يصير عقلا تاما بالغمل و متشاتهولات النصر من مرتبة الطبيعة الى فناشا فرات و بقائها بعن الحركة الجوهرية والتحول الذاتية وقد قرر في مقره اذا الأون والعساد في السور المجردة محال وقد حققنا طفا البرهان في حواشي طفا الكتاب .
 ٢- او لفلك تقول .... وعط

الهشهدالثالث ٢٠٣

وجود عقلى والحاصل للائر المعلى لا يكون الاامراع علياً فمنى! كان وجود مالقوة كان معقولة ايضا بالقوق ، فعلمه بذاته وبما هو حاصل لذاته فى ابتداء النشأة قوق علم بالذات و بالغير و كلما كانت القوق العاقلة اشد فعلية كانت معقولاتها اشد تحصلا و اقوى وجوداً و كلما كانت اضعف تجوهرا كانت هى اضعف واخفى وكماان النفس مادامت حاسلة يكون مدركاتها امورا محسوسة و مادامت متخيله و متوهمة يكون هى متخيلات او موهومات فعادامت قوتها العاقلة متعلقة بالبدن منفعله عن الحواله و آثاره ، كانت معقولاتها معقولات بالقوق كالصور الخيالية المعزونة من الانتان والعيوان والفلك وغيرها مما لاينفك في وجوده الخارجي عن العوارض سالمادية في آلة الخيال مع امكان تجرادها في اعتسبار الذهن و جواز وجودها نحوا عليا كالصور المفارقة الانخلاطونية فكذا القوة الماقلة قبل صيرورتها عقلاً بالفعل هي مخالطة بالمادة البدنية بل هي صورتها الحسية و مبده قواها البدنية ولها استعداد الوجود العقلي بالاعتصال بالعقول الفعالة والانفصال عن القوى المنفعلة التي شأنها التحريك القوى الفعل التجدادي الانفيالي ، فحال العاقل والعمقول في جميع الدرجات واحد .

فالنفس مادامت عقلاً بالقوام كانت معسقولاً بالقثوم و معقولاتها معقولات بالقوام و معقولات بالقوام و الفعل صارت هي ايضا كلئها بالفعل، فعلم النفس بذاتها في بكدو الفطرة من بابالقوام والائستعداد ، ثم من بابالتخيئل والتسوهم كساير الحيوانات في إدراك ذواتها ، واكثر النفوس الانسانية لا يتجاوز هذا المقام .

واماالعاليم بذاته علما عقلينًا بالفعل فائتُما يقع في قليل منالا دمينين بعد بلوغه مرتبةالكمال العلمي المختص بالحكماء الر"اسخين .

١\_ شأنها التحريك التحركي ..... داط .

### حِكمَة" مشرقيَّة

فالنفس الا نسانية في اول الفطرة نهاية عالم الجسمانيات في الكمال الحسى وبداية عالم الرُّوحانيًّات في الكمال العقلي .

واليه الا شارة القرآنيَّة في قوله تعالى! : فَيَضَرَبُ بَيْنِهُمُ بِسُورَ لَهُ بَابُ بِاطْمِنِهُ فيهالرحمة و ظاهِر م من تخبُّلهالعذاب» .

فانالنفس بابالله الذى امرالعباد بأن يأتوا منها الى بيتالله المحرّم و عرشه الاعظم فقال: «فأتو اللبيوت امن ابوابها» وبالجملة فهى صورة كل قوة فى هذا العالم ومادّة كل صورة فى عالم آخر ، فهى متجمع بحرى الجسمانيات والروحانيات فان نظرت الى اذاتها فى هذا العالم وجدتها مبدء جميع القوى الجسمانية مستخدم سنير الصور الحيوانية والنباتية والجمادية فائها من آثارها و لوازمها فى هدذاالعالم و اذا نظرت اليها فى المالم المقلى عالم المقلى وجدتها قوة صرفة لاصورة لها عند سكنان عالم الملكوت نسبتها الى اذلك العالم نسبة البدر الى الشمرة فاذا البذر بذر" بالفعل عرة بالقوة .

الاشراقالعماشر فىالعقل بالمكلِّكة .

وقد اشرنا الى! ان العقل الهيولاني عالم عقلي "بالقسو"ة من شأنه ان يكون فيه ماهيئة كل موجود و صورته من غير تعسسُ و تأبي من قبله او امتناع فان عسر عليه شئ فاما لائنه في نفسه ممتنع الوجود او كان ضعيف الكون شبيها بالعدم كالهيولي!

۱\_ سورة ۵۷ ، آید ۱۳

المشهدالثالث ٢٠٥

والحركة والزمان والعدد واللائنهايـّة .

راما لا ثقه شديدالوجود قويا فيفلبعلى المشدرك و يقهره و يفعل به ما يفعل الضئوء الشديد بعين الخفاش و ذلك مثل القيئوم تعالى و مجاوريه من الا نيئات المقلية فان التعلق بالمواد يوجب للقوة العقلية ضعفا عن ادراك القواهر النوريئة فيوشك اتها اذا تجرّدت طالعتها حق العطالعة فخرجت من القواة الى الفعل بسطوع نور العق فاذا حصل في القواة المقليئة هذا الشيء الذي منزلته منها منزلة ضوء الشمس من البصر وهو الشعاع العقلى .

فاول ما يحدث فيها من رسوم المحسوسات التي هي معقولات بالقوة و كانت محفوظة في خزانة المتخيّلة هي اوايل المعقولات التي اشترك فيها جميع الناس من \_ الا والتجربيات والمتواترات والمتقبولات و غيرها مثل: الكل اعظم من \_ الجزء والا رض تقيلة والبحر موجود والكذب قبيح ".

وهذهالصئور اذا حصلت للاُنسان يحدث له بالطبع تأمثل و رويئة فيها وتشوش الى الاُستنباطات و تروّع اللي ا بعض مالم يكن يعقله اولاً .

فحصول هذه المعتولات هو عقل بالملكة لائته كمال اول للعاقلة من حيث هى بالقوء " كما ان الحركة كمال اول لما بالقوة من حيث هو كذلك فحصولها يؤدى الى اكمال ثان لها من حيث كونها بالقوء وهو كمال اول لما بالفعل من حيث هو بالفعل.

الاشراق|لحادىعشر فىالعقل بالفيعل

واما ذلك الكمال الثانى للعقل المثنفعيل فهو السعادة الحفسيقيّة التي يصير بها ــ الا نسان حيثًا بالفعل حيوة عير محتاج فيها الى ا مادءٌ و ذلك لصيرورته منجملة ــ

۱ـ و نزوع الي! بعض ما .... داط

الاُشياء البريَّة عنالمواد والاُمكانات باقيًا ابدالا َبدين .

وانشا يبلغ الى هذهالمرتبة بافعال اراديّة و يتحصل العدود الو سطى البالعقل بالعقل بالملكة و يستعمل القياسات والتعاريف و خصوصاً البراهين الوالحدود و هذا فعله ــ الارادى في هذا لبال .

واما فيضان النورالعقلى فهو لم يكن بارادته بل بتأييد من الحق الذى به يتنور السماوات والارض وما فيهما من العقول والنسوس والصور والقوى فيكون عند ذلك حال حصول الكسالات التظريئة كحال حصول الاوايل على سبيل اللزوم بلااكتساب فيراتب الانسان بحسب هذا الاستكمال منحصرة في نفس الكسمال و استعداده قريباً كان او بعيدا .

فالا ول عقل" بالفعل والثانى بالملكة والثالث الهيولانى و انما "سمتى" بالفعل لا "ن" للنفس ان يشاهدالمعقولات المكتسبة متى شائت من غير تجشيم وذلك لتكر أر مطالعتها للمعقولات مر"ة" بعد "اخرى و تكثر رجوعها الى المبدء الوهاب و اتتصالها به كثرة بعد اولى حتى حصلت لها ملكة الرجوع الى "جناب الله والا "تصال به فصارت معقولاتها مخزونة في شي له كالا صل .

الاشراق الثاني عشر في العقل المستكفاد .

و هو بعينه العقل بالفعل اذااعتبرت فيه مشاهدة تلكالمعقولات عند الائتصال بالمبدء الفعال و سمتى به لاستفادةالنفس إياها ممافوقها ، فالائسان من هذهالجهة هو تمام عالم العود و صورته كما كن العقل الفعال كمال عالم البدؤ و غايته ، فال الفاية

۱۔ و خصوصیات البراهین ، ق، ۱ ، ډ،ط

البشهدالثالث ٢٠٧

القنصوى! في ايجاد هذاالعالم الكوني و مُنكو ّناته الحسيّة هي خياسقة الائسان و غاية خيلقه الانسان مرتبه العقل المستفاداي : مشاهدة السُسعقولات والائتصال بالمكارّ والاعلى!

واما خلقة سايرالا كوان من النباتات والعيوانات فلضرورات تعيش الانسان واستخدامه المثاها، و لئلا يهمل فضالة المواد التي خلق هو من صفوها، فالعنايه الالهيئة اقتضت ان لا يفوت حق من الحسقوق بل يصيب كل مخلوق من السعادة قدرا به كيليق.

الاشراقالتالث عشر في مراتبالقواة العمليئة .

وهى ايضا بحب الاستكمال منحصرة في اربع .

الا ولى : تهذيب الظاهر باستعمال النُّواميس الا لهيَّة والشرايع النبوية .

والثانية : تهذيبالباطن و تطهيرالقـُلب ِ عن المكلِّكات و الا خـــلاق الر ديئة ــ الظالمانيّة .

والثالثة : تنويرها بالصور العلميَّة والصفات المرضيَّة .

والرابعة : فناه النفس عن ذاتها و قصرالنـــظر على ملاحظة الرّب الاَّوْلُ و كبريائــه .

و هى نهايكة السئير الى الله على اصراط النفس و بعد هذه المراتب منازل" ومراحل" كثيرة ليست اقل مما سلكها الا نسان فيما قبل ونسكن يجب ايثار الا ختصار فيما لا يدركه الا نسان الا وبالمشاهدة والحضور لقصور التعبير عن بيان مالا يفهم الا وبالنور

١- فضائل المواد التي .... داط

الشواهدالربوبية Y . A

فان للكاملين بعدالمسافرة الىاللة ووصولهم ، اسفارا "آخرى" بعضها فيالحق و بعضها من الحق لكن بالحق٬ و قوءُه نوره كما كان، قبل ذلك بقوة القوي، و انوارالمكتاعر وان كانت هي ايضا بهدايكة الحقُّ و لطفه لسن يشاء و لكنَّ الفرق بينالحالين مما لا " يخفي ولا يحصى .

فهذه احوال النفس و ماقبلها و مابعدهما بحسب التَّصور و لنشرع في إثبات السيتنها.

#### الشتّاهدالثتّاني

في إنيَّةالنفس و احوالها والأشارة اليَّ مافوقها و مايين بديها من امور القيمة . و فيه اشراقيات :

الاشسر اقالاول:

في اثبات القوءة العاقلة للانسان.

ان في الا نسان قو"ة" روحانيئة تنجر دسورةالماهيةالكليَّة عن المواد وقشورها كما تُنجرَاد القواة الغاذية من الحيوان صفوة صورة الغذاء من قشورها و اكدرها في اربع مراتب من الهضم و كل ادراك ونيل فبضرب من النحريد الا از الحس تحريب الصورة عزالمادة بشرط حضورالمادة ، والخيال تجرُّدها عنها و عن بعض غواشيها والوهم يجرُّدها عنالكل مع اضافة «ما» الرَّالمادُّة ، والعقل بنالها مطلقــَّة ، فيفعل

١- لارالكمل من إهلاق بعد رفع الحجب البورانية والظلمانية والفناء في الحق الاول يصير وجودهم وجودا حَمَانِيةُ وَالْوَحُودَالْحَقَانَي بِكُونَ سَيْرِهُ وَ سَلُوكُهُ سَيْرًا وَسَلُوكًا الْهِيَّا كَمَا حَفَقْنَاهُ فِي بِيَانَالِاسْفَارَالْفَقْلِيةُ .

المشهد الثالث ٢٠٩

الماقلة فى المحسوس عملاً يجعله معقولاً و فعلها هذا ليس بمثاركة وضع العادة و كلُّ قوة جسمانية لا يفعل شيئاً إلا بمثاركة الوضع كما علمت ولا محالته يكون فعلها صورة متخصصة بوضع وجهة وكم فلم يكن مطلقة كليئة متحمولة على اعداد كثيرة بل محسوسة جزئية فكل قوة تعقل امراً كلياً فهى مجردة .

ومما يكشف ان للانسان قوءة مفارقة: يدرك اشياء يمتنع وجودها فىالجسم كالضدين معا والعدم والملكة معا و لوجود هذه ا الامور فىالنفس يمكننا ان نحكم بان لا وجود لشئ منها فىالاجسام و لناان ندرك ايضا ألحركة والزمان واللانهاية مما استحال ان يكون له صورة فى المواد.

ومن الشواهد ادراكنا للوحدة المطلقة والمعنى البسيطالعــقلى و معلوم" 'ان" كلّ ما في الجسم فهو منقسم .

# ِ اشكال و انحيلال عـرشي أ

اذا قيل: الوحدة قد يعرض للجسم او يحمل عليه ؛ يقال: ان وحسدةالجسم كوجوده ينقسم بالقوّة لا تما كوجودالجسسم عبار ة عن التصاله و امتداده فلهسا اقسام بالقوّة .

واماالوحدة المطلقة المشروطة فيها اللا ينقسم اصلاً فهي لا محالة مجرَّدة" .

بل كل معنى من حيث اخذه منحازاً عن غيره ليس الا واحدا مستحيل القسمة الى اشى و شى ، والنفس يتدرك كشيرا من الا شياء على هذا الوجه، فلوكان ادراكها كذلك بقواة جسدانية لكان يعرض ان يكون فيها شى ودن شى .

إلى ولوجود مثل علاه الأمور في النفس ... داط

واوردالشيخ السهروردي \على هذا بد: أن وحدة الجسم إن أوجلت في ــ الاعيان كان عرضا ثابتا ، فلا يبطل بتوهمنا و حينئذ فهل يتحقق في كل من اجزائه ــ الوهميئة شيء من الوحدة او كلئها أكو لا يتحقق اصلا .

ففيالا ول يلزم كونالوحدة الخارجيَّة ذات جزء 'وهميُّ فلا يكون وحدة .

وفى الثانى كون الجم واحدا بوحدات عير متناهية حسب مكان تتوهم ما القسمة فيه .

وفي الثالث خُمُلُو الجسم عن الوحدة الجسميَّة العينية فليس لها صورة " في العين. فنقول اولا: انه منقوض بوجودها له في الورهم .

وثانيا: اذالمتصل لا جزء له بالفعل لا عينا ولا وهما قبل القسمة و بعدالقسمة ، المعدمت هويته و حدثت غيرها كثرة من نسوعه و نسبة الجزئية اليها على المسامحة والتشبيه .

# حُجُّة أخرى

انَ في الاَّنسان قوة ذات تُنجِرَّد المعقولات عنالمادة و عوارضها ، فتجرَّدها اما لذاتها او لما 'اخِذَ ت منه او من جهة الاَّخذ .

والا و ال يوجب الا تتماق فما كان شى منها يقترنه هذهاللئواحق فى العين لا ن ما بالذات لا يتخلف .

والثاني يكون تناقضاً فبقىالاً خير فلكم يكن هذاالوجود له وجود ُ امر في جسم او جسماني ً .

٢- في الحكمة الاشراق الطبعة العجرية ط ١٣١٦ م ق ص ١٤٠٠

البشهدالثالث ٢١١

الاشراقالثاني في 'ان" النفس الا'نسانيَّة جوهر" قائبم بذاته .

إنَّ ادراك الشيُّ لماكان عبارة" عن حصول صورته للمدرك فكلُّ مَّن 'ادرك ذاته يجب 'ان يكون مفارقا عن المحلّ ، اذ لــو كان في محلُّ لكان صورة ذاته غير حاصلة لذاته بل لمحلّه لا أن وجود الحال لا يكون الا للمحلّ «هذا خلف».

ثمَّ اثنًا ندركذاتنابذاتنا لانا لا نعز ِب عن ذاتنا ، واما شعورنا بشمور ذاتنا فقد، فقد اذليس نفس وجودنا فهو كادراكنا سايرالا شياء المدركة من خارج .

# بحث" فيه تحصيل" عرشي

قيل فما سبب الشك" في جوهريئة النفس مع حضور ذاتها .

فيجاب فى المشهور: ان ذلك بناه على عدم الا طلاع على مفهوم الجوهرية. قلنا: فما تقول فى حق الوقف على هذه الإصطلاحات كجالينوس و اصحابه ؟. فالوجه ان يقال معنى الجوهر الذى يثبتونه جنساً للا نواع الجوهرية ليسبجزه لوجوداتها كما مر بل لماهياتها الكلية واذا علم بالشهود الحضورى وجود شى من لوجوداتها كما مر بل لماهياتها الكلية واذا علم بالشهود الحضورى وجود شى من الجواهر امكن الشك فى كون هذا المفهوم اهيو داخل فى ماهيته او خارج وكون الذاتى بين الثبوت مقهومها لمفهوم ماهية الذاتى وحدها لالوجودها.

۱۔ سورہ ۵۹ آیة ۱۹

۲۱۲ . الثواهدالربوبية

الشُرُكة بين كُشيرين و وجود كل نفسهو ما يشير اليه كل احد بـ : «انا» فما يشار اليه بـ : أنا غيــ مايشار اليه بهو، فىالوجود فيمكن شهود الاول معاللة مول عنالا خــ .

### حُجُّة" أخرى

انت لاتفيب عن ذاتك في جميع اوقاتك حتى في حالتي النتوم والسكر وتفيب احيانا عن اعضائك كلاً او كل واحد في وقت فانت وراء الجميع.

# حُجُّة" أخرى ١

لو فرضتك فى اول الخلقة كامل العقل صحيح البدن فى هواء طلق منفرج الاعضاء غير متلاشيها و لم تكن "مستعمل الحس" فى شىء اصلا" وجدتك فاقدا لكل شى " الا" ذاتك فوجدتها لا من دليل و وسط، فذاتك غير مالم يدرك بعد من جسم او عرض.

و اورد عليه لعلى ادركت بهذاالفرض فبفعلى ادركت فهو وسط و ردَّ بائته ترك فعل والا ولى ان يقال انه ظرف لو حظ فيسه ترك كل ً فعل ليكون كاشفا عن وجود شئ قبله لا بسببه .

#### حُجُّة أخرى

بدنك و اعضائك دائم الذُّوبان والسيلان بمكوفالحرارةالفريزيَّة؟ على التحليل

١- واعلم أن علاالبرهان مما ذكره الشيخ في الشفاء والطبعة الحجورية ١٣٠٥ هـ ق مبحث النفس م١٦٣٠ و و الإشارات طبع البديد البوء الثاني ط ١٣٧٨ هـ ق مطبعة العبدرية ص ١٩٦١، والشبخ طاب رصحه استدل على تجردالنفس بهذا البرهان بقوله: وارجع الىنفسكو تامل هل إذا كنت صحيحا بل و على بعض احوالك ...... ولو توهمت أن ذائلك قدة خلقت أول خلقها صحيحة المقل .... بل هي منفرجة ومعلقة لحظة ما في هواء طلق وجدتها قد غفلت من كل شي\* إلا من تبوت البينها ....ه .
٢- : لمكوف العرارة الفريزية ... دبك ...

المشهسة الثالث ١٦٣

والتثنقيص و كذا غيرها منالا سباب كالا مسراض الحارة والمسهلات و ذاتك منذ اول الصبى باقية ، فانت انت لا ببدنك .

## حِكمة عرشيّة

قالوا: «هذا منقوض بايرالحيوان، فان الفراس تحلل اجزاء بدنه معلوم، فلو كانت نفسه كما قبل منظبة في جرم بخارى متحلل دائما او في عضو متغذه متحلل لكان كل عام بل كل اسبوع فراسا جديدا، والحدس حاكم ببطلانه فللحيوان نفس كمالنا».

والشيخ و تلامذته \ وغيرهم من الحكماء تارة النكروا بقاء الذات فيما سوى \_ الانسان و تارة اثبتوا للجميع نفسا عقلانيئة و حكموا بصعوبة الفرق بين الانسان و غيره في ذلك .

وانت بعد تذكرك ما اسلفناه ستذعن ان للحيــوانات شركة في نفس متخيئلة مجر "دة من عالم العشل المثال على ان بعض هذه البراهين يقتضى تجر "دـ النفس عن البدن المحسوس و عوارضه فقط ولا يفيد ازيد من هذا فهو معا يقع فيه ــ الا "شتر الله لما ير الحيوان مئا له قوة" باطنيئة كشعش بذاتها .

<u>٢\_ لان افرادالانسان و ان كانوا في ابتداء الوجود من نوع واحد ولكن بعد حصول المسلكات و تحصيل الصور.</u> المعاصلة من تجسم الاممال يعبير كل فرد نوعاً مستقلالانالناس يحشرون على صور نياتهم .

<sup>1..</sup> مثل بهعنيار و زيله قافهم اشكلوا على الشيخ والشيخ اجاب عن ايرادانهم بعا لايغنى عن الححق شيئا لاند.
الشيخ و انيامه لم يصلوا الى دوك تجردالمبرزخى تفصييل ادلة النى الميمت على لجردالنغوس الانسانيسة
والمجيج التى تدل على بقاءالنفوس بعد بوارالبدن مذكورة فىالاسفار والعبده والعماد (اسفار ، طبعة...
المجيرية ١٢٨٢ هـ قى سباحثالنفى ص ١٨٨ الى ٧٧)
٢- لان المرادالانسان و ان كانوا في ابتداء الرجود من نوع واحد ولكن بعد حصول السلكات و تحصيل المصور

الاشراقالثاك في ككون محل"الحكمة قو"ة" مجر"دة

ان كل صفة او صورة حصلت فى الجسم بسبب فساذا زالت عنه و بقى فارغا عنها يحتاج فى استحصالها الى استيناف سبب او سببية من غير ان يكون مكتفيا بذاته اذ ليس هذا من شأن الجسم ومن شأن النتمس فى الصنور العقلية ان قد يصير بمسد استحصالها من معلتم او فكر مكتفية بذاته فى استرجاعها، فالنفس تعالت عن اذيكون جرمية فهى روحانية ".

وايمنا: ان كل جوهر ماد"ى "لا يمكن ان يتزاحم عليها صوركثيرة فوق واحدة والعلوم كلها لا يجتمع في دفتر واحد، واماً النفس فهى لوح يجتمع فيه علوم شنى او صنايع "تترى" و اخلاق مختلفة و اغراض متفاوتة ؛ فلتذعن انها دفتر روحانى ولوح ملكوتى لا يتراكم فيهالصور كما يتراكم في الهيدولى الجسمانية و ربما تزول عنها هذه الا"سباب المؤد"يئة الى اكمالها لا قباليها الى اشى "من الا مورالماجلية عند مرض او شغل قلب او هم " او غم " يمرض لها آلا ائته لا تزول عنها بهذه الا مور صنورها الكمالية المستحفظة في ذاتها على الا طلاق او في خرانتها لا "ثها روحانية السنخ متعلقة الوجود بجوهر قدسى تحتزن فيه صورها الكمالية المستحفظة بنوع قو"ة قريبة من الفعل ، والمايق لها عن مشاهدة كما لا تها بعد خروجها عقلا "بالفعل ؛ ليس امرا داخليا كما في الجواهر والمعانى التى لسم يخرج من القوة الى الفعل بل عايقها عن داخليا كما في الجواهر والمعانى التى لسم يخرج من القوة الى الفعل بل عايقها عن الحسول الى احاق "ما لها من السمادة حجاب خارجى احتجبت به ذاتها عن ذاتها وهو اشتمالها بهذا البدن و عادتها في الا نجر ذاب اليه بحسب فطر تها الا "وبكدتها مستكمات" ارتفع غبار البدن من بصرها المقلى و وقع نظرها على اذاتها "وجدتها مستكمات" بالمعقولات مشاهدة ايناها متصلة "بها و بالجملة اذا زال عنها المايق عادت الى اكمالها المتعالة المناها العادت الى اكمالها والمهماة المالها وعادتها الى اكمالها المتعالة الماكمالة العالية اذا زال عنها الماتوية الى المناه المتهالة المالها و بالجملة اذا زال عنها الماتوية الماله المتعالة الماله المتعالة المالها و بالجملة اذا زال عنها الماتها المناه المناه المتولات مناهدة الماله المتعالة المناها المتعالة المناه المتعالة المناها المتعالة المناه المتعالة المناه المتعالة المناها المتعالة المناه المتعالة المناه المتعالة المناها و بالعمادة المناها المتعالة المناها و بالعماه المتعالة المناها والمناها المناها المتعالة المناها المتعالة المناها المناها المتعالة المناها المتعالة المناها المتعالة المناها المتعالة المناها المناها المتعالة المناها ا

المشهدالث ١٥٥

بنوع فعل لا بنوع انفعال و لهذا يقال لها: العقل بالفعل ، واذكان بعد في هذاالعالم. واماالجسم و قواه فلا يمكن له مثل ذلك الا تسرى: انالحواس لا يمكن ان يستحفظ في ذاتها صورة و يقبل اخرى ولاالمعاودة اليسها بعدالفيسبة بنوع فعل استكفاء بذاتها و بعقوم ذاتها بل بمثل ماينشا منه ابتداء .

الاشراق السرابع في اقناعيات يفيدالطشأنينة في اذالنفس من عالم آخر .

اعلم 'ان' براهين تجردالنفس كثيرة قــد ذكرنا طرفا منها في المبــدء والمعادا فليطلب من هناك .

والا ولى السئالك ان يهاجر اغراض الطبيعة وتلطئف سره عن شواغل هذا الادنى ليشاهد اذاته المجردة عن الا حياز والامكنة ويتحقق لديه اثله لو لا اشتسفال الشفس بتدبير قواها الطبيعية وانفعالها عنه الكان لها اقتسدار على انشاء الا جرام العظيمة للقدار الكثيرة المعدد فضلا عنالتصراف فيها بالتدبير كما وقع لا صحاب الرياضات وقد جربوا من انفهم امورا عظيمة وهم بعد في هذه النشأة فما ظنتك بنفوس كريمة الهيئة عاشقة لا نوار كبريائه و انت مع شواغلك اذا فكرت في آلاء الله أو سميعت الهيئة عاشقة لا نهور الا لهيئة و احوال الماب ، انظر كيف يقشمس جلدك و تقف محمولة و يهون و ذلك لاجل نور قذف في محمولة و نهون و ذلك لاجل نور قذف في

۱ـ قال وقده ع في العبده والعماد بعد بيان الملائل التي اقيمت على تجرد النفس مع زيادة تحقيق وتبيه في اقتاميات و استيصارات - واعلم ان براهين تجرد النفس كليرة مذكورة في كتب الحكماء و قد ذكر قا طرفا منها ومن اراد زيادة فليطلب من هناك (السيدهو العماد ص ٢٦١٧) - والاسفار الاربعة ميحث النفس طـ ١٣١٨ هـ ق ص ١٦٠٠ .
٣- لمثاهدة ذاته البجردة ... وعط
٣- لمثاهدة ذاته البجردة ... وعط

قلبك من الجنبة العاليكة وانعكس اثره الى اظاهر جِلدك من جانب الباطن على عكس ما ينفعل الداخل عن الخارج.

## طريق" آخــُر

النفس والبدن يتعاكسان في القوة والضعف والكسمال والتقص فبعدالا وبمين كملت النفس و كلت الاكتة وقد علمت من طريقتنا ان عروض موت البدن بالطبع لاجل انصراف النفس عن هذه النشأة الى الا انتشاء بنشأة ثانية ، فكلال البدن منشأة فعليتة النفس و تفرعها بذاتها .

واماالخراقة عندالهرم بسبب قلة العرارة وفرط الضعف في الا لة فليست بقادحة فيماذكر لا أن حاجة النفس الى مزيدالتذبير يمنعها عن جودة التعقل بل تقول: لوكان التعقل بآلة بدنية لكان كلئما عرضت لها آفة و كلال عرض فيه فتور و اذ ليس هذا كليه فليس التعقل بآلة.

فهذا فی قوع قیاس استثنائی تالیها متصلة كلیّئة موجبة استثنی فیه نقیض ـ التالی و هو سالبه جزئیّه متصله لینتج نقیضالمقد م ولو استثنی فیه عینالتالی لا ینتج شیئ .

## طَريق آخــُر

لو كانتالنفس قو"ة في آلة كالباصرة ما عقلت ذاتها ولا آلتها ولا ادراكها ، اذ لا وجود للحال الا لمحكه ، فلم يوجد لنفسه ولا تتخلّل الاكة بينالشي ونفسه ولا بينه وبين آلته والا كي لا يدرك الا لماله نسبة وضعيّة وليس نفسالا دراك كذا .

وايضًا لو كانت منطبعة في جمم لكانت اما دائمة المشاهدة له ، لو كفَّت صورة ـ

المشهسد الثالث

هويتته او دائمة الففلة عنه ان لم يُتكف والا الحصلت في مادَّة واحدة صورتان من نوع واحد ، وكلا قسمي التالي ممتنع فكذاالمقدّم .

> الاشراق<del>الت</del>خسامس في شكواهد" "سمعيئة .

ان الذين لم يرتقوا بانظارهم الى المعقولات الصرفة والبراهين الدائمة والثموا بالعلوم الجزئيّة والمنقولات السمعيّة لايصد "قون بالا شياء الا بمباشرة الحس او التأدّى الى الممحوس فنحن ذاكروا طريقهم في هذه المسئلة اما من الا "يات فكثيرة منه قوله تعالى افي حق آدم و اولاده: «و نفخت فيه من ا روحي» و في حق عيسى عليه السلام: «و كلمة القيها الى امريم و روح " منه وهدنه الا ضافة يؤذّن على شرف النفس وكونها عربيّة عن عالم الا جرام و قوله: «ثم انشأناها خلقا آخر فتبارك الله احسن الخالقين» و قوله: «سبحان الذي خلق الا رواج كلئها مما "تنبت الارض و من انفسهم ومما لا يعلمون» و قوله: «اليه يصعد الكليم الطينب والعمل " الصالح يرفعه » وقوله: «لقد خلقنا الا نسان في احسن تقويم » وقوله: «يا يكتها النفس المطمئنة ارجمي الى اربك راضية مرضية والراجوع يدل على السابقة .

واما من الا عادیث فمثل قوله صلی الله علیه و آله: «من عُرَف نفسه فقد عرف ربّه» و قوله: «من رأنی فقد رأی الحق» و قوله: «انا النذیر العربان» وقوله: ابیت عند ربی یطعمنی و یسقینی».

۲ــ سورة ) ) آية ۱۹۱ ٤ــ سورة ۲۱ ) آية ۲۱ ۲ــ سورة ۱۵ ) آية ٤

١- سورة ٢٨ ، آية ٢٧
 ٢- سورة ٢٢، آية ١٤
 ٥- سورة ٣٥ آية ١١

۷\_ سورة ۸۱ ، آیة ۲۹

فهذهالا خبار مما يؤذان بشرفالنفس وقربها منالباري اذاكملت .

وقال روحالله المسيح بالنورالشارق من سرّادقالملكوت: «لايصــعد الى ــ لــماء الا من نزل منها» و قوله: «لن يكــج مكككوت السماوات كمن لم يكولئد سَرَّتين »

واما كلمات الا وايل فقد قال معلم الحكمة المتية ارسطاطاليس في الولوجيا «اني ربعا خكلوت بنفسي و خلكت بدني جانبا وصرت كانتي (فصرت. خ، ل) جوهر مجرد بلا بدن فاكون داخلا في ذاتي من ساير الا شياء فكارى افي ذاتي من البهاء والحسن مسا ابقى له متحبًا بهتافاعلم انتي جزء "من اجزاء العالم الشريف لا الالهاي ذوحيوة فعالة فلما ابقنت بذلك رقيت بذاتي من ذلك العالم الى العالم الالهيئة فنصرت كانتي موضوع فيها متعلق "بها فاكون فوق العالم العقلي كلئه في كلام طحويل.

وقال ايضا : «من حَرَص على ذلك وارتقى الى العالم الاعلى جُوزى حناك احسن الجزاء اضطرارا فلا ينبغى لا حد ان يفتر عن الطلب والحرص والا هتمام فى الا وتفاع الى ذلك العالم وان تنعيب و "نصيب فان امامه راحة لا تعب بعدها ابدا و ومما يدل على مذهبه فى تجردالنفس و بقائها رسالته المعروفة بتفاحية وما تكلم ب حين حضرته الوفاة وما احتج به على فضل الفلسفة «وان السفيلسوف يتجازى على الفلسفة بعد مفارقة نفسه جده» وهذه الرسالة موجودة اليوم عندنا .

وقال انباذ قلس «ایناذوقلس»: ان النفس انما کانت فی المکان العالی الشریف فلما اخطأت سقطت الی هذا العالم فرارا من سخطاله فلما انحد رت صارت غیاثا للا نفس التی قداختلطت عقولها و کان دعی الناس باعلی صوته و امر کهم ان یرفضوا

١- اتولوجيا العطبوع لمن حواشى القيسات ١٣١٢ هـ ق العيمر الأول ص ١٧٢(١٧١

٢- الولوجيا المطبوع في حواشي القيسات الميمرالاول ص ١٧١ ، ١٧١ ، ٣- من فضل الفلسفة

الهشهدالثالث ٢١٩

هذاالعالم ويصيروا الى! عالمهم الاول الشّريف و امتر َهم ان يستغفروالله عز ٌ وجلُّ لينالوا الغبطة العكليا .

ووافق هذاالفيلسوف اغاثاذيمون ا في دعائهالناس غير الله تكلم بالا مثال والرشموز».

واما فيثاغورس صاحب العدد فكلامه في رسالته المعروفة بالوصايا الذهبيئة ناص على هذا الرأى وهي ايضاً موجودة عندنا .

وفي آخر وصيئته لديوجانس قوله: «فائتك اذا فارقت هذاالبدن عند ذلك حتى يُصير مُخلَقَّ في الجُنُّو يكون حيننذ سايحًا غير عايد الى الانسيئة ولا قابلاً للموت،

واما افلاطون الشريف الاألهى فر و ي عنه فى كتاب اثولوجيا انه قد احسن فى صفةالنفس حيث و ضعها باوضاع كثيرة صرنا بها كانتا نشاهدها عيانا غير الله اختلف صفاته فى النفس لا نه لم يستعمل الحس فى صفات النفس ولا رفضه فى جميع المواضع و ذم و ازدرى باتصالها بالجدد فقال : ان النفس انما هى فى البدن كانتها محصورة كظيمة جدا لا نظق بها ثم قال : ان البدن للنفس انما هو كالمفار .

وقد وافقه على ذلك آنباذ "قلش ؛ غير انه يسمى" البدن «الصكدى» وانما عنى ب : «الصكدى» هذاالعالم با سره ! .

ويؤيُّده مافيالكتاب الاُّلهي «بل ران علي. \* قلوبهم فطبع علي \* قَـُلـــوبهـِم»

. ۲۷

وقال في كتابه الذي يندعي «فاذن» ان علة هبوطالنتَّفس الىهذاالعالم التَّماهو سقوط ريشها فاذا ارتاشت ارتفعت الى عالمهاالاول.

وقال فى بعض كتبه: انَّ علَّة هبوط النفس الى هذاالعالم امورَّ شتَى وذلك انَّ منها ما يَعبَّرِط لخطيئة اخطأها ومنها ما يَعبط لعلَّة اخرى غير اتَّه اختصرقوله: بانَّ ذمَّ مُعبُوطُ النفس وسكناها فى هذه الاُجسام.

واتما ذكر هذا في كتابه الذي يدعى «طيماو س» ثم ذكر هذا العالم ا ومدحه فقال: اثه جوهر" شريف سعيد. وان النفس انما صارت في هذا العالم من فعل البارى الخير ليكون العالم حيثا ذاعقل لا ثه له يكن من الواجب اذا كان هذا العالم متقنا في غاية الا ثقان ان يكون للعالم عقل ولم يكن ممكنا ان يكون للعالم عقل وليست له نفس فلهذه العلقة ارسكل البارى النفس الى هذا العالم و اسكنها فيه ، ثم ارسل تفوسنا فسكنت في ابداننا ليكون هذا العالم و الكون دون العالم العقلى في التمام والكمال لا ثم كان ينبغى ان يكون وهذا العالم الحسى من اجناس الحيوان مافي العالم العقلى .

وامًا 'اقاويل العرفاء ومثالثة هذه الا'مئة الناجية فقال ابويسزيد البسطامى : «كلكبت ذاتى فى الكونين فما وجكدتها» اى ذاته فوق عالم الطبيعة و عالم المثال فيكون من المفارقات العقلية .

وقال ايضاً : « ِانسكختُت من جلدى فرأيت منانا ؟»فسمتىالهيكل قشرا وجلدا

الدواعلم أن جميع عددالاقوال التي ذكرهاالمصنف في خلا الكتباب مذكورة في البيسير الاول من كتاب الولوجياً للشيخ الاعظم اليونائي درض».

المشهدالثالث ٢٢١

وهذا تصريح باذالنفس التي هياللتب غيرالجسد .

وقال الحلاّج: «حب الواحد افراده»

وقيل: «الصوفى معالله بلا زمان» فان ما مع عير ذى مكان لا يكون ذامكان فيكون مجردا وقيل الصوفى: «كاين" باين" بلاأين» اى موجود مفارق عن المادّة الى غير ذلك مما لايطول الكلام بذكره.

ولا تستحقرن يا حبيبى خطابات المتألئين . فائها فى إفادة اليقين ليست بأقل من حُجِهَج اصحاب البراهين ، كيف والبرهان متعبد والواهب غيره، فلا يستبعد ان يكفى لطالب الحق بالشوق خطابات اقناعية ، لائن يهنب لهالمبدء الفياض علما يقينا.

الاشراقالسلاس في حندوث النفوس الا'نسانيئة .

اعلنم ان نفسالا نسان جسمانيّة الحدوث روحانيّـــة البقاء اذااستكملت و تخرّجَت من القوّة الىالفعل .

والبرهان عليه: ان كل مجرد عن المادة لا كلحكتها عارض قريب لمامر من ان جهة القواة والاستعداد راجعة الى امر هو بذاته قواة صرفة ويتحصل بالصور المقومة الى امر هو بذاته قواة سرفة ويتحصل بالصور المقومة اله وما هو الا الهيولي الجرمانية فيلزم من فرض تجراد النفس عن المادة ققر انها بها هدا خلف وستعلم بطلان التناسخ فاذان يكون حادثة .

وهذاالبرهان غير مبنى على ان النفوس الا نسانية مشحدة النوع فيكون اولى الما مساقيل: الثها لو كانت موجودة قبل الا بدان لم يكن متكثرة ولا واحدة اما الاول فلان الا متياز فيما له حد "نوعى" اما بالمواد الو بعوارضها او بالفاعسل او بالفاية

١- ولا يخفى أن أطرأان قالون بعدوث النفي على أنها جـمانية العدوث ولكن لم يبينوا ها «المسألة
 كما يبنها و حررها المصنف العلامة .

والعلل منحصرة فى هذه والنتّفوس صورتها ذاتها لا تتحادها فى النوع وفاعلهاامرواحد وغايتها الا تصال به والنّشبّه له فيكون تكـــثرُها اما بالمادة او بما هو فى حكمها كالا بدان وقد فرضت مفارقة هذا خلف .

واماالثاني فلائن قبول الكثرة بعدالوحدة من خواص المقادير وعوارضهاو النفس ليست كذلك .

### شك و تكحقيق

ولك ان تقول هذا أراتما يلزمك في النفوس بعد مفارقتها عن الا بدان فما الفارق؟ فنقول: المعير فيها عندالقوم هي الهيئات المكتببة في الا بدان و عندنا بانعاء الوجودات لا ن تشخص كل وجود بنفس ذاته المتقوم بجاعله وقدعلمت: ان النفوس والصور التي هي مبادى الفصول للاجسام ليست الا انعاء "من وجود المواد وما هي كالمواد ولها امور سابقة هي مخصصات المادة و معدات وجود ما يلحقها و لها امور لاحقة هي عوارضها اللازمة لذواتها المتعيشة بانقسها.

فقد علم اذالمادة المشتركة اوالماهيئة النوعيئة يفتقر في تخصفها وتميئزها بوجود دون وجود الى لواحق ومميئزات سابقة و كذا في تخصفها بتلك السابقة الى سابقة الخرى و اما اذا وجد فرد من ماهيئة فانعدام المشعيد المخصف لا يقدح في بقائه اذا لم يكن له ضد .

فالجواهر النشطقيّة بعد وجودها و تجرئهها عنالمواد فهي كسايرالمفارقات ــ الصوريّة لا ضد ً لها اذ لا قابل لها فيبقى ببقاء مبدئها و معادها و لولم يكن فيها من المميّزات الا ً شعرُور كل منها بهويتها لكفى فضلاً عنالصفات والملكات والا ُنوار

ال عدا مما بلزمك ، آءق \_ داط \_ خال \_ لءم

المشهدالثالث ٢٢٣

الفايضة عليها من المبادى .

### طريقة" `اخرىا

لو كانت قبلالبدن لكانت اما عقلاً محضاً فيمـــتنع سنوح حالة تلـــجأها الى! مُــــارقة عالــُمالقدس والا بتلاء جذهالا ّفاتالبدنيّة .

واما نفسانيَّة الجوهر فيكون معطِّلة فيالا زال لا ستحالة النقل ولا معطِّل فيالوجود .

# حيكمة مشرقيّة

يجب عليك "ان تعلم: ان النفس التي هي صدورة الانسان جدمانية العدوث روحانية البقاء ، اذ قد مر ان العقل المنغط آخر المعاني الجدمانية و اول المعاني الروحانية فالانسان صراط معدود "بين العالمين فهو بسيط بروحه ، مركب "بجدمه، طبيعة جدمه اصغي الطباع الارشية ونفسه اولي مراتب النفوس العالية ومن شأنها ان يتصور ربصورة الملكية ، فعتى عدلت عما هو بها اليق فهي به احق من الارتقاء الى منازل العواني فيخرج من صورة الانسانية و يفوتها صورة الملكية، فتكتسب باعداله الما صورة شيطانية او سبعية او بهيمية فبقسيت في سعير النسيران غير مرتقية الى ادرات الجسنان .

فالنفوس الانسانية بحسب اول حدوثها صورة نوع واحد هوالانسان ثم اذا خرجت منالقواة الانسانية والمقل الهيو لانى الى الفعل يتصيد انواعا كثيرة من اجناس الملائكة والشياطين والسباع والبهائم بحسب نشأة ثانية او ثالثة و ستعلم زيادة كشف والغرض من هذا الكلام ان يتعلتم : اذا لنفس حادثة و ان لها بعد البدن اختلافات جنسية و نوعية و شخصية .

الدريادة كسف لهذا .... داط ... أاق

الاشراڧالسابع في انتهساً لا تسَمُوت

اماالتفوس التى صارت عثقولها الهيولانيئة عقلاً بالفعل فلا شبهة فى بقائها بعد البدن ، لاأن قوامها ليس به بل هو حجاب عمالها بحسبالذات من التحقيق بكمالها ـ العقلى و وجودهاالنورى و لائن فساد كل فاسد امابورود ضداه عليه ولاضد للجوهر العقلى و اما بزوال احد من اسبابه الا وبعة الفاعل والفاية والمادة و الصورة و ذلك ايضا غير متصور فى حقه اذ لا مادة له و صورته ذاته و فاعله و غايته هماالا ول جل ذكره و يستنم الزوال عليه ، فصورة ذاته باقسية ببكاه قيتومه تعالى فاستحال عدام ـ الجوهر المعلى .

واماالتى لم يخرج بعد من القوة الى الفعل، فالحكماء اختلفوا فيها فذهب بعضهم كالا سكندر الا فروديسى الى اثنها تهلك بهد الشالبدن لا ن دلايل تجر دالنفس و خصوصا التى تبتنى على تصور المعقولات الثما ينتهض فى المتعقولات بالفيعل والمجر دات بالفعل لا التتى من شأنها التجريد وليس لكل احد ان يدرك معقولا من جهة عقليته من غير ان يشوب بالمخيد ال والحس و طنى ان مثل هدا الا نسان ليس باكثرى الوجود .

والشيخ خالف هذاالر أى فى اكثر تصانيفه محتجا بان الانسان لا يخلو عن ادراك بعض الا و يكلو عن ادراك بعض الا و الكل اعظم من الجزء ، فيكسون بها حيوته المقلية وله سعادة ضعيفة و كأنه استشعر بوهن هذاالقول فرجع عنه اذ قال فى رسالة له مشتملة على ذكر مجالس سبعة وقعت له عند اتتصال ابى الحسن العامرى به مجيا عن السؤال بائه :

هل يجوز أن ينفرد هذه القوَّة بعد انتفاض القالب بنفسها أو هي متلاشية ؟

الهشهدالثالث ٢٢٥

بقوله: اما مادامت هى بحال لا يمكن ان يُبرز فعلها بنفسها الا بمشاركة هذا... الهيكل الحامل فان قوامها بذاتها محال اذ لو بقيت بعده و ليسلها فعل يختصمها لكان بقاؤها بنفسها عبئة و لغوا والوضم الحكمي لا يسوق الشي الهالعبث ١.

## حِكمة مشرقيّة

ان بناء هذاالكلام و نظايره على انحصار نشئات الانسان فى النشئات الحسية والنشأة العقلية ، و جمهور الحكماء لما لم يتفطئوا بنشأة الخروية غير النشأة العقلية ، اضطروا الى هذه الانتوال ، فتارة قالوا : بعدم بعض النفوس و اضمــحلالها و تارة بتناسخ الانواح السافلة والمتوسطة امثا السافلة فالى الانكوان العنصرية من انسان آخر او حيوان او نبات او جماد و ذلك هو المسخ والنسخ والفسخ والرسخ والرسخ .

واماالمتوسّطة فالى عالم الا فلاك وتارة بصيرورة بعض الا جيرام العالية موضوعا لتخيّلات نفوس الصئلحاء والزاهناد من غير ان يصير متصرفة فيه ، و بعض \_ الا جرام الداخانية للنفوس الشّقيّة .

ونحن قد اقسناالبرهان على ان العوالم ثلاثة، والمشاعر الا دراكيئة منحصرة " في الله الحس والتخيل والتحقل و لكل منها عالم .

واماالوهم فهو مدرك المعانى مضافة "الىالمواد" فليس يختص به نشأة بل وجوده وجود عقل كاذب كما ان الشيطان مملك" بالعرض .

فالله تعالى خلقالوجود نشئات ثلاث و عوالم ثلاث مدنيا و برزخ متوسَّط" و

الدواعاد ادالشيخ بناءا على الغواعد المسلمة منده يقول: بفساد الغوى او بواراليدن و اضبحالا الهيكل الحجوانات بعد الموت منشا حدا الاعتفاد عدم الايمان بتجرد النغوس العيوانية والنغوس الانسائية التي لم تبلغ درجة ادراك المعتولات والمدور الكليات و تحت تدانيتنا تجرد نغوس العيوانية و تجرد الشيوى المهدركة للاشياح والاحسام تجردا برزخيا و فد ذكرنا تحقيق القول في الرسالة التي وضعناه في اليات تجرد الفيال وبيان عالم العشل ....

آخرة فالجسم و عوارضه من الدنيا و ادراكها بالحس الظاهر والنفس و عوارضها من البرزخ و ردراكها بالحس الباطن والعقل و معقولاته من الا خرة و هي عالم الا مر و ادراكها بالعقل القندسي .

# ِذِكْرٌ \* فيه حكمة \* عرشيَّة

نقل محمدبن عبدالكريم الشهرستاني في كتاب الملل والنّحل عن الا سكندر ، انّه قال في كتابه في النفس: اذالنفس لا فيعل لها دون مشاركة البدن حتى التصور بالفعل فانه مشترك بينهما و اومى الى ا الله لا يبقى للنفس بعد مفارقتها قسّوة اصلاً حتى القوة المقلئة \ .

و خالئف، 'استاده ارسطاطالیس فائه قال : «الذی یبقی معالنفس من جمیع مالها منالقوی، القوات العقلیئة فقط اذلاقوة لها دون ذلك فیمس و تلتذ بها .

والمتأخرُون يُستون بقائها على هيئات اخلاقيَّة إستفدادتها بمشاركة البدن فيستعد بها لقبول هيئات ملكيَّة في ذلكالعالم . انتهى الله .

واقول: التوفيق بين القولين: ان الاسكندر اراد بعد م بقاء القوء الماقلة عد مها عند عدم خروجها من القوة الى الفعل و اراد ارسطاطاليس بيقائها بقائها عند صيرورتها عقلا بالفعل ؛ فلا تناقض بينهما و اما قول هذا الفيلسوف: لا قوة لها دون ذلك فيحس و تلتن بها ، فعبناه على امتناع مفارقة القوء الحيوانية المدركة للمحسوسات الباطنة عن هذا العالم و قد مر البرهان على بقاء قوة حيوانية مدركة للجزئيات بمدالبدن فالنشأة المتوسطة بين نشأة العقليات و نشأة الحسيات هي معاد

۱ـ ظاهر بعض|لاخبار و نعي بعض|لا′نار بقاء النفوس|لاطفال و حشر نفوس|لحيوانية في الا′خرة و يومٍـــ العماد ولكن قرق بين حشرالانسان و حشرالعيواناتوفي،بعض|لنـــخ نقل محمدين ميدالاريم|لشارستاني ، - الشارساني - الشاركة|ليدن...

المشهبد الثالث ٢٢٧

النفوس المتوسطة بين الملائكة و بين الحيو انات اللَّحمية فهي مع تجردها عن هذا البدن غير متجرّدة التعلق بالا بدان المعلقة فيبقى بحيو انيتنها في دار الجزاء مئنابة او مصاقبة ١.

واليها الاعمارة في قوله تعالى : «وَ "انَّ الدارالا ّ خَرَةً ِ لهي الحَيَــُوان لو كانوا يعلَــمُــُون» .

> الاشراقالثامن في انَّ لكلِّ انسان نفسا واحدة

من الناس من زعم ان فينا نفسا انسانيئة و "اخرى حيوانية و "اخرى نباتيئة .
والجمهور على ان النفس فينا واحدة هي الناطقة فقط ولها قوى و مشاعر .
فان " لك ان تقول : احسست " ، فغضبت ، وادركت فحر "كت ، فمبدء "الكل" انت و انت نفس شاعرة فكل القوى من لوازم هذه .

## حِكمة عرشيّة

انالنفس الا نسانيَّة لكونها من سنخالملكوت فلها وحدة "جمعية هي ظلُّ للوحدة

اساقيالتسخة داط وتسخةالتي كتيت في حيوةالمستف وقده وابنا حاشية منه فرده و يظهر من لفظ : 
دام ظله آنه كتب في دولة حيوته اطهاط فدره فيالنشئات الالهية لا بأس بلكرها في هذا المقام و هي 
هذه ودمنا يؤيد ما ذكرنا قول الفيسلسوف الاقدم في الولوجيا : فاما النفس الانسان فانها ذات اجزاء ثلاثة 
نبائية و حيوانية و نظفية فهي مفارقة للبدن عند انتقاضه وتحليله فيران النفس النقية الطاهرة والني لم بندئي 
ولم تنسخ باوساح البدن اذا فارقت عالم الحين فانها سنرجع الي! تلك الجواهر سريعا ولم يلبث واما التي 
قدائسلت بالبدن وصارت كانها بدنية كشدة انتهاسهافي للدال البدن و شهواته فانها اذا فارقت البدن ليم 
تصل الى عالمها الا يتعب شديد حتى يلقي منها كيلوسخ و دنس علق بها من البدن ثم يرجيع الى عالمها 
الله خرجت منه من غير تهلك اونيد كماطن الناس ولم يمكن ان تهلك أنية من الانبات لاتهاحة الالاتر ولايلك كنا 
ماذا مرادا .... انتهى كلامه منه دام ظله .

الالهيئة فهى بذاتها عاقلة و متخيلة وحياسة و منمية و معر كنة و طبيعة سيارية في الجبم كما قال الفيلسوف: من الثها ذات اجزاء ثلاثة نباتية و حيوانيئة و تنطقيئة ٢ فالنفس تنزل الى درجة الحواس عند ادراكها للمحبوسات و استعمالها آلةالحواس فيصير عندالا بصار عين باصرة و عندالسناع اثن واعية "، فكذا في البواقي حتى اللئمسيئة والقوى التي تباشر التحريك و كذا يرتفع عند ادراكها للمعقولات الى درجة المفل الفعال صائرة الياه متحسدة "به على نحو ما يتعلمه الراسخون و من لم يبلغ الى المقال الفعال مناثرة النه : لو كان الا مركذ لك لكانت النفس متجز "بة " و لكان العقل الفعال منقسنا حسب تعدد النفوس العاقلة او يكون كل من هذه النفوس يعلم ما يعلمه غيرها والبرهان كاشف لحجب هذه الا وهام عن وجه الحق بحمد الله وما احسن ماقيل في التمثيل : العقل الفعال كشمس تأثر بيت ذوكو "و عنها بالشعاع و احتر به وبالتسخين و احتر بها و بالا شتعال لكبريتيئة فيه .

فهذا مثال مراتب آثاره فى النئبات والعيوان والانسان فكما ان النئورالشديد يشتمل على مراتب الانوار التى دونه ولبس اشتماله عليها كاشتمال مركب على بسيط ولا كاستلزام اصل لغروع مبايئة له فكذلك الوجودالقوى جامع لما فى الوجودات المنتعيفة من المراتب فيترتب عليه مع بساطته جميع ما يترتب على اكل ما هو دونه من الوجودات مع زيادة ، و هكذا يزداد الاسمار باشتداد القوقة و فضيكة الوجود.

### تذكيرة"

النفس الاكميئة مادام كون الجنين في الرَّحيم درجتها درجكة النَّف وسالنباتية

٣- وقد ذكرنا كلام الفيلسوف على ما ذكره وقده:

٣- ليعير عندالابصار عينا باصرة واذنا واعية.....حتى اللمس ... دعط

المشهسد الثالث ٢٢٩

على مراتبها وكذلك هي تخطي درجة الطبيعة الجمادية 🚬

فالجنين نبات ' بالفعل و حيوان" بالقوة اذ لا حس اله ولا حركة ارادية و بهذه القواة مستازا عن سايرالنباتات و از ذا خرج الطتفل من جوف 'امنه صارت في درجة ـ النفوس الحيوانية الى اوان البلوغ الصورى ثم يصير ناطقة مدركة للكليات بالفكر والروية وان كان فيها استمداد الا رتقاء الى حد النفس القسدسية والعقل بالفعل محبكات اليه عند حدود الا ربعين و هو اوان البلوغ المسقلي والا شد المعنوى أن ساعدها التوفيق .

فالجنين مادام فى الرَّحِم نام بالنعل حيوان بالقوة واذا خرج من بطن امّه قبل ـ الائشد الصورى فهو حيوان بالنعل انسان بالقوة و اذا بلغ البلوغ العشورى بمسير انسانا بالنعل ملكا بالقوء او شيطانا او غيرهما و اما مرتب القوة القدسيّة فربشا لسم يبلغ من الوف كثيرة من افرادالا نسان واحد" اليها .

## تكذبيب عرشي

فما ذكره صاحب المطارحات في جواب من شكتك في تجرئد النفس بقول القائل: كخكات و خرجت و قشت من الافاعيل الجسميّة حيث قال: «ان هذه مجازات اذا حققت الحقايق فالتمسئك بمثل هذه الافاظ لا حاصل له، ليس بجيّد لما علمت غيير مرقة ان للنفس شئونا كثيرة منها رتبة الطبيعة السارية في الجسم فهذه الاطلاقات لا تأمي الحقيقة.

### حِكمَة مشرقيَّة

الَّ الاَّ نسان يتنوُّع باطنه في كل حين والناس في غفلة عن هذا ، الا من كشف

ا .. يعتاز في نسخه داط وفي بعقرالنسخ ؛ يمتاز وفي بعضها ؛ ممتازه ،

ي أن السيخ المخطوطة بعد «دُرجة النفوس البيائية على مرابيها» : وهي بعد تغطى درجة الطبيعة العبنادية واذا خرم الطفل في حوف المه ...

الله الفطاء عن بصيرته في هذه الدنيا و اما الا كثرون فائهم كما دل عليه قوله تعالى : «بلهم في لبس من خلق جديد حتى الشيخ الرئيس ومن في طبقته من الحكماء وقد سئله بهمنيار في مفاوضة بينهما عن تجويز تبدل الذات فنفاه .

والحق هيهنا معالتلميذ فللنفس جهة استمرار و جهة تجداد لتعلقها بالطرفين : المقل والهيولي ا . وكل من رجع الى ا وجدانه وجد ، ان هذه الهوية الحالية منه غير الهويئة الماضية والا تيه لا بمجرد اختلاف العوارض بل اختلاف اطوار لذات واحدة وفي القرآن آيات كثيرة تتدل على انقلف الا نسان في نفسه و جوهر مثل

وفىالفران آيات كثيرة تشكدل على تقلب الانسان فى نفسه و جوهـــره مثل قوله تعالى : «يا ايتهاالانسان؟ اتنك كادح؛ إلى! ربك كدحا فمثلاقيه» .

وقوله تعالى! «اتئا الى! ربئنا لمشتقلهِبون؟» و قوله تعالى : « ِارجعى السي! ربّك ٤ » وقوله تعالى: «وينقلب الى! اهله مسرورا؟» .

## حِكمة عرشية

"انظر الى هذاالهيكل المسئى! بالحكمة وفي هذاالكتاب المملئو من العلوم \_ الربانيئة و تأمّل في هذاالميزان الموضوع تحتالسماء بالقسط.

هذا كتابنا ينطِق عليكم بالحق الثا كتنًا نستنسيخ ما كتنتم تعملون ، إقر، كتابك ، واحسِب حسابك كمي بنفسِك اليوم عليك حسيبا ^.

فلعلئك تنعرف بهذاالميزان وزن حسناتك و سيئناتك واعمل بقوله صلى الله عليه و آله:

۱ـ سورة ه، آبة ۱۲ ٢ بل باختلاب اطوار .... آبق ۳ـ سورة ۸، آبة ۲ ٢ ٤٠ كـ سورة ۴)، آبة ۱۲ ۵ـ سورة ۸، آبة ۲۹ ۲ ــ سورة ۱۸، آبة ۹ . ۷ـ سورة ۵)، آبة ۲۸ ۸ـ سورة ۱۷ آبة ۱۵ الهشهدالثالث ٢٣١

حاسب نفسك قبل ان تتحارب غدا ، و تفكر في هذاالصراط المستقيم او "لا" مشم امس عليه الى الله فانه صراطالله العزيز الحبيد. وتدبئر في قوله تعالى! : « و إن هذا صراطي مستقيما فائبعوه ولا تشبعوا السبّل فتقر " ، بكتم عن سبيله فقي معرفة النفس الا دمية و قرائة هذا الكتاب الذي فيه الحكمة و فصل الخطاب تظفر بالمقصود و تهتدى الى اصل الوجود «و "تفتيح لك" ابواب السماء والملائكة يدخلون؟ عليك من كل باب و تدخل الجنة بغير الحساب وان كنت لا تحسن ان تقرء هذا الكتاب وقد اوجب الله عليك قرائته ولا تقدر ان تفهم كيف تزن بهذا المسيزان او كيف تحسب هذا الحساب و قد امترك به رسوله وكيف تجوز على اهذا الصراط وقد كلفت باتباعه والمشي عليه .

فاحضر مجلس أخوان لك ناصحين والزم طريقهم واهتد بهديهم بعد ان يرقع عنك حجاب العصبية والجحود واخلم عن نفسك لباس التقليد و تفك عن رقبتك قلادة الشئهرة والر"يا، و تجلو عن بصيرتك غشاوة المراء والا"مترا، حتى يعلموك ما علمهم الله ورسوله ويمر فوكما عرفوا من الحق" فتسير بسيرهم العادلة وتعمل بسئتهم الحسنة و تنظر بعين البصيرة في حقابق الا شياء كما نظروا و تتفقه في دين الله كمافقة وتدخل مدينة العلم والحكمة كما دخلوا و تنجوا من عكذاب القبر و تحيى بروح المعرفة والقين و تعين مروح المعرفة والقين و تعيش عيش الكاملين و تحشر في زمرة المئة الصالحين و

الاشراقالتاسع فى ان<sup>ء</sup>النفوس لا تتناسَخ .

انَ التناسخ عندنا يتصو ّر على الثائة انحاء ، احدها : انتقال نفس من بدن الى ا

ا ـ سورة 13 آية ؟١٥ ٪ ٢ ـ سور:٧٥ آية ٠) ٪ ٢ ـ سورة ١٤٥ آية ؟٢٤ ﴾ فاحضر مجلس .... بعد ان تدفع عنك .... ونخلع من نفسك ..... فتسير بسيرتهم ..... و تفقه .... كمانفقهر

بدن مباين له منفصل عنه في هذه النشأة بان يموت حيوان و ينستقل نفسه الي حيوان آخر او غير الحيوان سواء كان من الانخس الى الانشهرف او بالعكس و هذا مستحيل مالير هان لما سنذكره.

وثانيها: انتقال النفس من هذاالبدن الى المدن الخروى مناسب لصفاتها واخلاقها المكتسبة في الدنيا فيظهر في الا خرة بصورة ما غلبت عليها صفاته كما سينكشف لك عند اثباتنا المعادالجسماني وهذا امر محقق عند ائمة الكشف والشهود ثابت منقول من اربابالشرايع والمللولهذا قيل: هما من مذهبالاً و للتناسخ فيه قدم راسخ، وعليه يحمل ماورد في القرآن من آبات كثيرة في هذاالباب وظئتي إن مانقل عن اساطين الحكمة كافلاطن ومن سبقه منالحكماءالذين كانوا مقتبسين انوارالحكمة منالا نبياء سلامالله عليهم اجمعين أ من اصرارهم على مذهب التناسخ هوبهذا المعنى لما شاهدوا ببصايرهم بواطن النفوس والصور التي يحشرون عليها حسب نيئاتهم واعمالهم؟ و وجدوا ما عسملوا حاضرا، و شاهدوا أيضا كيف يحصل في الدنيا للنف وس ملكات نفسانية لتكرر اعمال جسمانية يناسبها حتى يصدر عنهاالاعمال من جهة تلك الملكات بسهوله صرحواالقول بالتناسخ ومعناه حشرالنفوس على صور صفاتهمالغالبة كفوله تعالى!: «ونكحشر هم يوم؛ القيامة على وجوههم» ايعلى صور الحيو انات المتنكسة الرؤس و قوله : «واذالوحسوش حُشتُرت،» و قوله: «كشهكد عليسهم السنتِهم و ايديهيم أوارجتلهثم بما كانوا يعملون، وقوله: «قالوا لجلودهم لم شهد ٢ تم علينا»

١- وأن أردت تفصيل الاقوال الواردة من أساطين الحكمة في التناسخ فارجع الى حكمة الاشراق وحواشي الممينة العلامة على هذا الكتاب وشرح حكمت الاشر ال١٣١٦ ه. ق. ط. ص ٧٦]، الى ص٥٠٠ .

٧- في نسخة: داط و آاق و بعش النسخ الموجودة عندنا وانما كان بهذا المعنىء ٤- سورة ١٧ آبة ٩٩ .

٣- سورة ١١٨ آنة ٧٤ هـ سورهٔ ۸۱ آبة ه

٦- سورة ٢٤ ، آبة ٢٤

٧- سورة ١)، آية ٧٠

المشهدالثالث ٢٣٣

وقوله : «اليوم 'تختيم' على! افواهيهم و تكلُّشنا ايديهم و تشهد ارجئلُهم \ بعاكانوا 'يكسبون» .

وفى الحديث عنه صلى الله عليه وآله: ﴿ يحشر الناس على الرجوه مختلفة ، يكحشر الناس على الياتهم ، يتحشر بعض الناس على اصورة يحسش عندها القيرد أة والخسازير كما تميشون تموتون ، وكما تنامون تبعشون » .

فهذا هو مسخالبواطن من غير ان يظهر صورته فى الظاهر فترى الصئور اناسى وفى الباطن غير تلك الصور من ملكك او شيطان او كتلب او خينزير او اسكد او غيرذلك من حيوان مناسب لما يكون الباطن عليه .

وثالثها: ما يمسخ الباطن و ينقلب الظاهر من صورت التي كانت الى صورة ما ينقلب البه الباطن لفلية على النفسائية حتى صارت تغير المزاج والهيئة على اشكل ماهو على اصفه من حيوان آخر وهذا ايضا جايز بلواقع في قوم غلبت اشقوة نفوسهم وضعفت قواة عقولهم ومسخ البواطن قد كثر في هذا الزمان كما ظهر المسخ في العورة الظاهرة حسب ما قسر أناه في بني اسرائيل كما قال سبحانه «وجعسل منهم القيرادة والخنازير ، وكونوا قشردة الخاسئين».

واما مسخ صورة الباطن دون الظاهر فكقول النبى صلى الله عليه وآله في صفة قوم من المئته: إخوان العلانيكة اعداء السريرة السنكتيهم احلى من العسل و قتلوبكم قلوب الذاتاب يلبسون للناس جناود العنتان من اللبين».

فهذا مسخ البكواطن ان يكون تلبه قلب ِ ذئب وصورته صورة انسان، واللهالعاصم من هذهالقكواصم .

۱۔ سورہ ۴٦، آیة ۱۰

٣\_ سورة ٥ ، آبة ١٥ ،

٣- سورة ٧٠٢ ، آية ٤٦١ ، حسب ما فررناه ....

### حِكمة عرشية

اماالتناسخ بالمعنى الأول فقد مضى ما يستبين بهاستحالته اذقد علمت: ان النفس فى اول الكون درجتها درجة الطبيعة ، ثم يترقى شيئا فشيئا حسب استكمالات المادة حتى يجاوز درجة النبات والحيوان فالنفس متى حصلت لها فعليئه ما فيستحيل ان يرجم تارة الخرى الى القواة المحضة والاستعداد.

ثم ً انه قد مضى ان الصورة والمادئة شئ واحد له جهتا فعل و قوة وهمها معا يتحر ًكان و يتدر ًجان في الا ًستكمال بازاه كل ً استعداد، فعلية خاصة فمن المحال ان يتعلق نفس جاوزدت درجته النباتية والحيوانية الى امادة المنى او الجنين .

وقد علمت: انالمنى لم يتجاوز صورته حدالطبيعة الجرميّة وانالجنين مادام فىالرحم لم يتجاوز صورته درجةالنفس النباتيّة والتمنىالذى حكىالله تمالى عن ـ الا شقياء بقوله: «ياليتنى كنت ٢٠ ترابا».

تمنكي امر مستحيل الوقوع و كذا قوله: «ياليتنا " نرد فنهمل غير الذي كتئا نهمل » فقد حرام الله الدينا عليهم اذلا تكرار في الفيض ولا تعدد في التجلي ا

١- جاوزت درجةالتيالية ، اكثرالتسخالموجود مندنا

۲ ــ سورة ۷۸ آبة ۲۱ ۲ ــ سورة ۲ آبة ۲۷

<sup>\$—</sup> و قد مير من طاالعظلب في مسفوراتهم بعيارات مختلفة دليس تعامية واحدة الا وجود واحده و دليس لوجود واحده و دليس لوجود واحده الا ماهية واحده ) ليس لشي واحد وجدودانه داناه لايتجلي في صورة واحدة مرين ولا تكرار في تجليه والشيء لا يتمر ما يضادهو يبايته من جميع الوجوه وما امره الا واحدة وليس كمثله شيء و قد ذكرتا تغميل حداالبحث في شرحناعلى مقدمة القيمري ط مشهد ١٣٨٥ هـ في م ١٣٧٥

المشهدالثالث ٢٣٥

الاشراق العساشر في ضعف ماقيل و دفع حجج الخشصوم .

المشهور في بيان استحالة التناسخ ان البدن اذا حصل لهمزاج يستحق من الواهب نفساً فاذا قارتته نفس مستنسخة كانت لبدن واحد نفسان والوجدان يكذبه .

وللباحث أن يمنع الحاجة الى فيض جديد بل ينتقل اليه نفس تجاوزت من النبات الى الحيوان ثم يصعك الى أرتبة انسان .

فان دفع هذا بان مزاج النبات اذا استدغى نفسا فمزاج الا نسان اولى فله ان لايسلم هذه الا ولويئات في عالم الا تفاقات ثم يقول: بمد تسليم ان المزاج الا شرف يستدعى النفس الا شرف الها هي التي جاوزت الدرجات النباتية والحيوانيئة.

اقول: هذا منقوض بنفوس الفلكيات فان اجسادها شريفة فى الفاية ولم ينتقل اليهامن النبات والحيوان؟ نفس ثم النا نساعده فى هذا القول؛ فالمزاج الانسانى لا يحصل الا بمدمزاج الحيوانى وهو لا يحصل ايضا الابعد مزاج النباتى وهلام الى الجسمية الطبيعية والهيولى التى قبلها فان اراد بتجاوز الدرجات هذا السمنى فكذلك الانمر فى النفس الانسانية على ما علمت من طريقتنا كما شير اليه بقوله تعالى: «هل اتى على الانساز حين من الدهر لم يكن شيئا مذكوراً ؛ انا خلقنا الانسان من نطعة امشاج نبتليه فجعلناه سميعاً بصيراً " و بقوله : «وقد خنقتك عن قبل ولم تك شيئا».

قان اراد • بما ذكره الائتقسالات النفسانية في مادة واحدة تحسب تزايد \_ الائستعدادات لها و تكامل الدرجات فيها فهو امر واقع بالاشبهة ولوستستى هذا تناسخا

**ا**\_ وللخمم .... و ل : ل :خ ص م ٢٠ ٢ تم أنه قد ساعدنا في هذاالقول ....

٣- سورة عل الي ا آية: ١ . ع ـ سورة ١٩ آية ١٠

ق بممالنسخ ومرجعاتها نسخة دهط. وفالإنتقالات النفسائية في مادة واحدة حسب تزايد الاستعدادات
 أيا وتكامل المرجات فيها ٤ أمر وأقع بلا شبهة ولوسمى هذا تناسخة فلا تراع .....

فلا نزاع في هذهالتسمية .

وان اراد به انتقال النفس من جسد الى اجسد منفصل عنه فقد مر " فسادها .

وهذاالمذكور والذى قبله وان كان بحثا علىالسند الا انالغسرضالتنبيه على ا حقيقةالمقام .

### حُجَّة" أخرى لكهيم

ان الجهال والفجرة لو تجرَّدوا عن الا بدان والا جرام وعن قوة مذكرة رُلقبائح افعالهم و خطاء جهالاتهم ومدركة الملكاتهم و آرائهم فتخلصوا و صعدوا الى الملكوت الاعملى فاين الشتّقاوة ١٤.

والجواب بطريق عرشى : انَّ لهم 'ابدانا 'اخرويئة حشروا اليها و تعذبوا بانواع الاكام المناسبة لاعمالهم .

### حُبُّةً \* أخرى للَهُم

ان الفسفة والا شرار ربما اطلعت نفوسهم عند قللة الشواغل بمنام او مرض او خلل بشئ من الا مور الغيبيئة لا تصالهم بالملكوت فاذا زال المانع البدنى بالموت و تجردوا من غير انتقال الى بدن آخر فازوا بالدرجات العالية فلا يكون لهم شقاوة ".

والا عتذار بد : ان الهيئات الرديّة يستمهم عن الوصول اليها. يدفعه ان الهيئات لم يستمها معااشاغل البدنى و منعها بدونه .

والجواب ما مر" من اثبات دار "اخرى! هي دارالجزاء والحماب.

ا - : وخطاء جهالاتهم ) مدركة لملكاتهم ....ل،م

۲۔ وتجردوا منانتقال آءق ۔ داط

المشهدالثالث ۲۳۲

### حُجَّة 'اخرى لهم

ليس للحيوان عضو ، الا وللحرارة عليه سلطنة بالتحليل ، فليس لاحد ان يقول: الفرس لايزال ينتقض فرسيئة ١٠.

منم أن للحيوانات عجايب افعال وحركات ذهنيئة ، فانظر الى النحل ومسدّساته و الى العنوانات عجايب افعال و حركات ذهنيئة ، فانظر الى النعل واقوالهم و الى العنكبوت ومنسوجاته والقرائد و البيعاء ومحاكاتهما الاعمل من رياسة الاسد و تكبئر النمر و سماع الاعمل و فراسة الفكرس ووفاء الكلب و حلة الغراب اهذه كلها بكيفية المنزاج او بالطبيعة العجرمية ؟ .

واحتسراز الغنم عن الذّئب ان كان عن جزئى يعفظ فى الخيال فلم يكن يعترز عما يخالفه فى المقدار والشكل واللون و اذ ليس فمن معنى كلتى يستلزم نفسا مجردة لم يعجز فى العناية إهمالها دون الصعود الى رتبة الانسان او الوصول الى السّعادة المقلية بعد المفارقة.

والجواب: أن لكل حيوان ملكايئله مهوهاديا يهديه الى خصايص افاعيله المجية كمافي قوله: «واوحى ربك الى النحل» وبعض افاعيلها غير مستبعد عن ذوات السناعر الجزئية "، على التا لم ننكر أن يكون لا عداد منها قريبة الدرجة إلى أوايل رتبه "... الا نساية الا تحر ألى بعض البرازخ السفلية الا تحروية .

#### تَذنيب ۗ

واعلم ان اسخفالقلاسفة رأياً فيالتناسخ و اقلتهم تحصيلاً طائفة دهبـــوا الى! امتناع مفارقة شيء منالنقوس عنالاً بدان لا ثنها جرميئة السنخ منردًدة في اجـــاد ـــ

ات پشتعش فرسینه … داط … آاق ب لاان

الحيوانات' .

فيقال لهم: ان هذه النفوس ان كانت كلها منطبعة فعع مصادمته للبسرهان على ا تكجر ادالنفوس الا انسيئة ينافى مذهبهم لا استناع انتقال الصور والا عراض من محل الى آخر و ان كانت مجر ادة ؛ فالعناية مقتضية لا يصال كل موجود الى كماله و غايته، وكمال الا انسان فى النشأة الثانية سواء كان سعيدا او شقيئاً .

«اماالذين سميدوا ، ففي الجنة واماالذين شقوا ففي النار » و سيأتي زيادة تبصرة.

الاشر اق الحادي عشر

في الا شارة الى النَّفس الفلكبَّة.

انالا ُجرام العلويَّة ذوات نفوس ناطقة، وهذا مما قداوضَّحَه الطبيعيون بعسب آرائهم الطبيعيَّة .

ومما يوضح ذلك بسرعة : الالمائع عن قبول الفيض الذي يكون للا جسام التضاد والتفاسد والكثافة الطبيعية الحاصلة عن البُعد عن الا عتدال .

الا ترى ان الا بسيطة المتضادة الطبايع اذا تسركب ازدادت فى قبول الفيض الرباني حتى الما حاق الا عتدال الفيض الرباني حتى اذا امعنت فى الخروج عن التضاد و توسطت الى حاق الا عتدال استعدت لقبول ذات الفيض فما ظنك باجرام كريمة صافية دوريئة العركات دايمه لا الا شواق يترشئع من حركاته البركات والخيرات على مادونها و معلوم ان التأثير الا الهي يظهر اولا فى العرش الا عظم الذى بعنزلة قلب العالم و يبد من الجرم الاقصى فيمر و بتوسطها يصل الى الا جسرام الا وضيئة على ما اوضحته افاضل فيمر والا الله الله المناسكة على ما اوضحته افاضل الهدر و بتوسطها يصل الى الا جسرام الا وضية على ما اوضحته افاضل الهدر و بتوسطها يصل الى الا جسرام الا وضية على ما اوضحته افاضل المناسكة و بتوسطها يصل الى الا و بتوسطها يسل و بيده و

١ـ والقائلون بهداالقول على ما في شرح حكمةالاشراق للملامةالشيرازي ١٥٥٥ جمع منالاقلمين و ليمهم
 نقبل مرالمتأخرين

٢\_ والنفس الرحماني .... داط

المشهدالثالث ٢٣٩

الفكلاسفة.

ولو لم يكن في عالم السماوات من الشرف وانفضيلة ماليس لغيرها من الجكرميئات لما جرى على لسان اكثر المليتين والا مم ان الله على السساء ولم يرفع اليها الا يدى مى ـ الدعاء ونما ورد قوله تعالى:

«الرَّحمن على العرش ِ استَّوى ١١» .

واماالا جرام الا سطقسية التي هي تحتكر قالقمر، فلم يصلح لبعدها عن الصفه وتضادها في الصور الا على خلك الفيض وهي الطبيعة السائلة المتجدادة السنفعلة على الدوام، لا يستقر : على وجودها ابدآ.

ثم كلما تخلفت وبعدت مسن التضاد قبلت زياده من انفيسض حتى ينتهى الى الباب العالم الا وضي «كشَجَرة اصلها ثابت وفرعها في السماء» وهسو الا نسان واذا بلغ درجة لعقل بالفعل التصل بالروح الا عظم والفيض الا تم كاتصال الفلك بالسكك.

فظهر النالفلكيات لها نفوس شريفة وال اولىالوجود للعالم و هوالعقل كبَــُـذر و آخره و هوالعاقل كشــرة ، ابتدئت اولا" و ظهرت آخرا .

## حكمة" عترشيَّة"

ان للفلك عقار و نفساً و طبيعة سارية في جرمه لا بأن يكون لها ذوات متعددة متباينة الوجود ، فان ذلك ممتنع ، ولا أن صورة ذاته إحدى اهذه الأمور و غيسرها من الموارض أوالا كات الخارجة عنها بل ذات الفلك و هويئته البسيطة جامعة لحدود هذه المراتب العقلية و النفسية والطبيعية .

فقولهم : حركةالفلك ليست طبيعيَّة : اي ليس قاصد هذهالحركة و داعيها طبيعه

محضه ناقصه الكون غير شاعرة بفاية فعلها ، و الا فمباشر الحركة ليس الا ما يميل ــ الجميم بقواتـــه .

فكما ان العقل من جهة عقلية لايباشر التحريك ، لتساوى نسبة الا وادة الكلية الى اجزئيات حدود الحركة ، فكذا حكم النفس من حيث جوهرها العقلى ، واما من حيث نشأ آنها الحيوانية ، فلها وجه الى القدس «فيها عين اجارية» ينبع منها ماه ملحيوة ، ووجه الى طبيعة الفلك «على سر ر موضونة متكئين عليها متقابلين يطوف عليهم ولدان مخلدون باكواب و اباريق وكاس من مكين .

وقد مر مناالبرهان على ان الوجود الواحد قد يكون مع احديثته جامعالحدود متفاوتة و مراتب الطبع ، واكسل من متفاوتة و مراتب الطبع ، واكسل من هذه العراتب مراتب كثيرة ، و لها آثار و لوازم تعددها يظهر بتعدد الا الا واللوازم و هذا شديدالفعوض دركه دقيق المسلك غوره الا لعن اهتدى ا

# **الشّاهدُ الثالِث** فىالتجرُّد لاِثبات َمعادالنَّفوس وفيه <sub>ع</sub>اشراقات

الا ول ، في العقل بالفعل . لما علمت ان كل صورة معقولة بالفعل هي ماوجودها وجود صورة فارقت الموادالجسميئة وعلايقهافهي بذاتها عاقلة بالفعل كما الثهامعقولة

٣- سورة ٥٦ ) آبة ١٨١١٧١١٨١ .

آ– سولة ٨٨ ، آية ١٢

٢- في يعضالنسخ : فيها سرر مرفوعة

J- في يعض النسخ : فقد ظهر ان الوجود الواحدة قد يكون ....

المشهدالثالث /37

بالفعل ، وكلُّ صورة ماديَّة فهي عاقله و معقولة بالقوءَّة .

والنفس مادامت كونها متعلقة الوجود بالمادة فليست عاقلة ولامعقولة بالفعل، بل بالقوة وليس كما هو المشهور ان النفس تجبر دالصورة المحسوسة و ينسزعها عن مواداها فيصيرها معقولة بالفعل والنفس عى ماهى بحالها حتى يكون هى ثابتة والاشياء مستحيلة متغييرة بل الاثمر بالعكس اولى مسن ذلك فان الاشياء المادية المحسفوفة بعوارضها نحو وجبودها نحو وجبود امر محسوس والمحسوس يستحيل ان يكون معقولا " فظهور كل حقيقة على القوة العاقلة بصورة وحدانية مجبردة وعلى الحواس بصور متخالفة مادية ليس بان يدل على كون احركة النفس تابعة لحركها اولى من عكمه بل عكمه هو الصواب فالعوالم والنشئات لما كانت متصددة ولكل عالم صور خاصة وكان في الوجود وحدة روحانية و كرة جسمانية و اخرى امادية قستالمناية الربانية " بايجاد نشأة جامعة تدرك النشئات فرتب لها قوة لطيفة يناسب بذاتها تلك لوحدة العقلية فيتمكن بتلك المناسبة بادراكها و فيلها من حيث هي وهو العقل الفمال وقوى جسمانية أو مادية يناسب بذواتها تلك الكثرة الجسمانية اوالمادية فيدركها من حيث هي وهو الجم اوالمادة .

ثم ان النفس في مبادى تكونها و ظهورها تغلب عليها جهة الكشيرة الجسمانيئة و يكون وحدتها العفليئة بالقوة فاذا فريت ذاتها واشتدت فعليتها غلبت عليها جهة الوحدة فصارت عقلا و معقولا بعد ما كانت حسًا و محسوساً فللنفس حركة في ذاتها من هذه النماة الرا نشأة الرائش الرائس ال

<sup>\</sup>ل ليس بأن يقل على كون حركتها تابعة لحركةالتقبراولي من عكسه بل عكسه هوالمبواب داط. ٢- من ادراكها و تيلها : آفق لـ داط ،

الاشراق الثاني في اتتحادالعقل بالمعقول

لما تبيئن ان كل صورة في مادة تعتف بموارضها ليست معقولة بل مصوسة لما من شأنها ان ينالها ، فكما ان المحسوس ينقسم الى ا ما هي محسوسة بالقواة والى ماهي محسوسة بالفعل ، والمحسوس بالفعل هو متحد الوجود بالجوهر ٢ الحساس والا حساس ليس كما زعمه الجمهور من ان الحس تجر د صورة المحسوس من ماد ته ويصادفها مع عوارضها الشخصية وانخيال تنجر دها تجريدا اكثر لما علم من استحالة انتقال المنظيمات بهوياتها الشخصية من مادة الى غيرها .

ولا ايضاً معنى الا حساس حركة القواة الحسية الى نحو صورة المحسوس ــ المعرودة فى ماد له كما ذهب اليه قوم فى بابالا بصار بــل بان يفيض من الواهب صورة لل توريقة يحصل بهاالادراك فهى الحاسقة بالفعل والمحسوسة بالفعل و اما قبل ذلك فلا حاسقة ولا محسوس الا بالقوة ؟ .

واما وجود صورة في مادَّة مخصوصة مع شهرايط و نسب مخصوصة فهو من \_ المُعِدَّات .

فكذلك الحال في القواة العاقلة و صيرورتها عقلاً بالفعل فان التعقل ليس كما اشتهر من الحكماء انه بتجريدالصورة عن المادة وعوارضها تجريدا تاما من قبل النفس فتصادفها و تصير بها عقلاً بالفعل فزعموا ان الجوهر المنفعل المقلى بذاته المعراة عن الصورة المقلية يدركها.

وليت شعرى اذا لم يكن لسه في ذاته صورةالمعسقولات فبأي شيء ينالها اهو

آت في يعقرالنسخ : فقتك يعوارضها ... ٢\_ پالجوهرالماس ــ داط ٣- : فلاحاس ولا محسوس ...... آدق ــ لءم

المشهـــد الثالث ٢٤٣

بذاته العارية المظلمة يدرك الاأنوار العقليّة فمن لم يكن بذاته مـــدركا للائمياء ولم يحصل له شئ بعد فكيف يدرك شيئا آخر «ومن لم يجعل الله له نورا فما له من نور» او ينال الاشياء بالصورة الحاصلة فيه فما لم يدرك تلك الصورة الحاصلة او لا كيف يدرك بها غيرها و الا فان جاز ذلك افاما بان يكون تلك الصورة عاقلة الذاتها ولغيرها و معول .

او بان يكون معقولة له و عاقلة لماورائها فالكلام فيه عايد جُذعا .

ولئن قلت : ان العقل المتنفعل اذا حصلت له الصورة المجرَّدة لم يصحُّ لا ُحد ان يقول : انته في ذاته معرّى عنها غير منوّر بها حينئذ .

فاقول: الكان حصولها للعقل المنفصل حصول صورة نماد"ة يتحد بها نوعا آخر بالنعل فهذا هوالحق الذي نرومه ، فكما ليست المادة شيئا من الا شياء المعينة بالفعل الا بالصورة وليس وجود الصورة لها لحوق موجود بموجود بالانتفال من احكد الجانبين بل بان يتحو الماداة في نفسها من مرتبة من النقص الى امرتبة من الكمال ، فكذلك حال النفس في صيرورتها عقلا بالفعل وان كان حصول الصورة العقلية للعقل المنفعل حصول موجود مباين لموجود مباين كوجود السماء والا رض لنا ؟ كما زعمه الجمهور لاكوجود صورتهما الحاصلة فينا لنا على الوجه الذي ذهبنا اليه فليس الحاصل في مثل ذلك الا حصول اضافة محضة والا شافة من اضمت الا عراض وجود ابل لا وجود لها ؟ في الخارج الا كون الطرقين على و رجه اذا عقل احدهما عقل الا تخر فهذا عقل الا تحرود ، لا ان الها صورة في الا عيان .

ثُمُّم ان وجودالا ُضافة الى اشى ُ غير وجود ذلك الشي ُ فان اضافكة الدار والفرس

 <sup>-</sup> المربعة النسخ ومنها نسخة داط : والا فيكون تلك العبورة عاقلة لذاتها و معتونة لذاتها واما كونهاستولة
 له ، عاقلة لماورائها والكلام فيه عابد جلاعا .
 ح كوجود السماء لذا كليت عابد جلاعا .
 ح كوجود السماء لذا كليت المحاصلة
 خينا فليس الحاصل .... دفط على بروجود ها وجود الطرفين على وحد ادا عقل احدهما عقل الاحماطة الاحتراد .

والفشلام لنا لايوجب وجود شئ منها لنااوفينا ، نعم ربئما حصلت صورها لذاتنا او لقوانا والكلام عايد في تلكالصور وكيفيئة حصولها لنا اهي بمجردالا ضافة ايضا او بالا تتحاد معنا ، فاذكان بمجردالا ضافة فحصول الا شافئة ليس حصولا حقيقيا المسورة شئ كما علمت و هكذا كيتسلسل الا مر الى غيرالناهايكة وان كان بالا تتحاد فهوالمطلوب .

فعالم ؛ ان كل ادراك فهو باتحاد بينالمندر ك والمندرك والعقل الذي يدرك ــ الاشياء كلما فهو كل الاشياء و هذا ما اردناه .

وكل من انصف من نفسه علم ان النفس العالمة ليست ذاتها بعينها هي الذات ... الجاهله بل الجاهل من حيث هو جاهل لا ذات لها اصلام.

وليست الصور العلمية كالقائية العالية من «الذهب والفضاة والانعام والحرث ذلك مناع الحيوة الدائيا» اى وجودات العاديات ذوات الاوضاع الجسمية بعضها لبعض الذى مرجعه الى وجود النسب الوضعية .

وقد حققنا ان لا حضور لجسم و لا لجز، جسم عند جسم آخر ولا لجزء آخسر فالكل غايب عن الكل فالجسم جوهر ميت" ظلماني" وما يتعلق به فهو بقدر تعلقه بالجسم يكون غائبا عن نفسه مائنا والنفس بقدر خروجها من القوة الجرمية الى الفعل العقلى يكون حيثا عقليًا واذا صارت عقلاً بالفعل يصير حيوته حيوة كل شي دونه وبيده ملكوت هذه الاشهاء التي تحته .

### حكمة مشر قيَّة"

كلما يراهالا نسان؟ في هذاالعالم او بعد ارتبحاله الىالا خرة فانما يراه فيذاته

<sup>\..</sup> قعمول|لاشافة ليس حصولا لمورة شئ" وهكلا يتسلسل|لاأمر .... داط \_ آائق ٢- س ٢ ئ ١٢ .

المشهد الثالث ٢٤٥

وفي عالمه ولا يرى شيئًا خارجًا عن ذاته وعالمه و عالمه ايضًا في ذاته .

### حِيكمة" 'اخرىا

النفس الا نسانيّة من شأنها كانيبلغ الى درجة يكون جميع الموجودات اجزاء ذاتها ويكون قو تها سارية في الجميع ويكون وجودها غاية الخليقة .

> الاشراق الثالث في حصول العقل الفعّال في انفسنا ؟.

ان للمقل الفعال وجودا في نفسه و وجودا في انفسنا لا نفسنا فان كمال النفس الا نفسية و تمامها هو وجودالمقل الفعال له و صيرورتها ايئاه و اتحادها به فان مالا وصول نشئ اليه بنحو من الاعتصال لا يكون غاية له .

واناستشكل احد هذاالا مرب: أن شيئا واحدا كيف يكون فاعلا متقد من فاية متأخرة لشئ واحد ؛ فذلك لاجل انه لم يتصور من الواحد الا الواحد بالعدد الذي يعصل بتكور د كثرة عددية من نوع واحد و هذا الواحد لا يكون الا من الجسمانيات .

"ثم" لا شك" ان النظر في العقل الفعال في نفسه انما يليق بالا الهيات الباحثة عن احوال المبادى وليس النظر هيهنا الا من حيث كونه كمالا المنفس وتماماً لها ومن جهة تأثر النفس و انفعالها عنه "ثم "صيرورتها ايئاه.

والبرهان على وجوده لها: ان نفس الا نسان في اول صباه بالقوة في الكمال ــ المقلى والوجود المفارقي وان كانت بالفعل في كونها صورة كماليئة للجسم الطبيعي من

١- فريفض السبخ: اجزاء وجودها و ذاتها ٢- واعلم ان العصنف ذكر هذا البحث التقيس في الاسفار.
 مقصلا وان شئت قراجع طاك من نفس م١٦٥ ، مياحث العقل والمعقول ص ٢٥٠

جهة بعض الا فاعيل ثم عصير امرا عقليا بالفعل في تصوير الحقايق وافادة العلوم و تدوين المسائل و ترتيب السياسات الناموسية وكلما خرج من حد القوة الى حد الفعل فبامر ما يخرج اليه وهذا ايضا لوكان غير مفطور على الكمال العقلى لاحتاج الى الخركذلك ولا يتسلسل الا مر الى الانهاية بل ينتهى الى فيض علوى ونور الهي يتصل بها هو كامل بالفعل فعال في النفوس مقد "س" عن شوب النقص والقو ق فيخرجها من حد القواة الى احد الفعل فبالا تحاد به والصيرورة اياه يعقل بالفعل مثل النور الحسى اذا حات مل بالبصر فاخرجه عن حد كونه مبصرا بالقوة الى احد " كونه مبصرا بالقعل و بالا تحد الم يسمر على الوجه الذي سلف .

منم من البينن المشاهكد: ان هذه الصورة العقليئة موجودة في ذات لما بنيئن النالعقل كل الموجودات فاذن هو عقل بالفعل متأصل بالعقل الفعال و بقد اتصاله به و اتحاده معه يدرك المعقولات ؛ ولا كذلك النور المحسوس فان باتصاله وحده لايظهر في البصر صورة شئ من المحسوسات مالم ينضف الى ذلك معنى آخر فلذلك لم يجب ان يكون في ذاته صنور المحسوسات فالنور المحسوس ليس كل المستنير ات الحسية بخلاف النور المعقول بالقعل فائه كل المعقولات .

وقداتتُضح النالمقل بالفعل يجب ال يكون جوهرا فواضح ال هذاالمقل الفعال جوهر الأثناء مقو"م" للجواهر الفعليئة .

الاشراق السرابع

فى ترتيب ما يحدث منه فى الانسان حتى يعود من انقص المراتب الى المادة الميارة كيتكدى من اوال ورئيس كالدابرة كيتكدى من اوال ورئيس آخرها الى اوالها .

۱۔ متصل بہا ، داط

٧- في النسخ الغير العطبوعة: فاخرجه عن حد كونه مبصرا بالقوة الي حدالفعل

المشهد الثالث ٢٤٧

ان اول ما يحدث منه في الانسان بعدالقوة الهيولانيّة التي حدثت في هذا ــ العالم بواسطة حركات الانفلاك الدايرة من فيض العالم الملكوت شوق اللي محركها وجاعلها حدوث امر مثل انفعال النسوان عن الرجال ، هي القواة التي بها يتحفظ صورة جسميّة ؟ .

ثم القوقالتي بها يتغذى ويننبو ثم التي بها يدرك الملموس من اوايل الكيفبات كالحرارة والبرودة و غيرهما ثم التي بها يحس الطعوم ثم التي بها يشعر بالروايح فاذا تم له وجود اللامسة والذائقة والشامسة ، فاضت عليه قوة بها يدرك الا صوات والتي يدرك الا وما والا لوان وما تحتها ويحدث معها القوة التروعية الى امايحت فيشتاقه او يكرهه ثم يحدث بعد ذلك قوة اخرى تجمع عندها مثل المحسوسات و يحفظ بها ماار تسمت بعد غيبتها عن مشاهدة الحواس لها ثم قوة اخرى متصرفة فيها بالتفصيل والتركيب ولها قوة الوهم والذكر والاسترجاع ويقال لها المتخيلة وبها يستوفى درجات الحيوانية واعلى مراتبها ما يصدر عنها الفكر والروية فهذه هي القوة النسانية فالفاذية شبه المادة المتخيلة وهي للقوة العاسة وهي للقوة الماسة في القوة المعاسة وهي للقوة الماسة وهي للقوة الماسة وهي للقوة الماسة وهي للقوة الماسة وهي للقوة المتخيلة وهي للقوة الماسة وهي المادة المناسة وهي للقوة المناسة وهي المادة المناسة وهي للقوة المتخيلة وهي للقوة المناسة وهي المادة المناسة وهي شبه المادة المناسة وهي المادة المناس المادة المناسة وهي المناسة والمناسة والمن

فاما النزوعيّة فائها فى الوجود تابعة للحاسّة الرئيسة والمتخيلة والناطقة على مراتبها فان لكل وجود طلب لذاته لما يوافقه و همّر ب" عما يخالفه الا أن هذا الطلب مسمّى فى الحساس والمتخيل والناطق شوقا و ارادة وفيما تحسّها ميلا وفيما فوقها عناية فبالناطقة تم كمال العالم الحسّى والميثالي فيجتمع عندالحاسّة الرئيسة للخمس صور المحسوسات عند حضورها و عندالمتخيّلة مثل المحسوسات عند خيبتها و يبقى ا

الناطقة.

٢- شوفا الى محركها ... آاق

<sup>1</sup>\_ من حركات الاقلاك ... داط

٣ ينحفظ صورة جسميته ،

بعد ذلك ان ترتسم فى الناطقة 'صور معقولاتها التى هى عقول بالفعل و معقولات بالفعل وهى الاعمياء البريئة من المادّة و عكائقها .

واماالمعقولات التى ليست بجواهرها معقبولة بالفعل؛ فليس وجودها وجودة عقلياً بل حسيًا الا ان لها ارتباطاً بالوجودات العقلية والمعانى الصورية كالحجارة والنبات وما يحمله مادئة "او جسم فانهذه ليست عقولا "بالفعل ولا معقولات بالفعل والنبات وما يحمله مادئة "او جسم فانهذه ليست عقولا "بالفعل ولا معقولات وظلالها و اشباحهاو اول ما يحمل من العقل ألا "نسانى بالطبع فهو كهيئة في مادة نفسانية هي في ذاتها صورة لمادونها ولا يمكن ان يكون مادئة لمادونها ولا يمكن ان يكون مادئة منها فالناطقة صورة "بنحو و مأدئة بنحو آخر في عالم الا "شباح وتلك في عالم الارواح وانما يصير صورة عقلية لكثرة ملاحناتها ومصادفتها للمعقولات فكلما خرجت من القوة الى الفعلية خرجت مخزوناتها من القوة وهكذا الى ان يصير قوئة كاتها في علا محضا وخيالها عقلا محضا و إسمر ها بصيرة " و قالبها قلبا فهي لا تزال مفتقرة " ألى اشي آخر ينقله و ينقلها من حد القوئة الى حد "المقل و يتقلبها كيف يشاء و هوملك روحانى من ملائكة الله و نور عقلى من انواره "يسئوق ا" عباده الى " رضوانه .

الاشراقالخسامس فى انَّالاَّنسان العقلى شيءَ واحدمبسوط .

وذلك لائته كامل الذات لا يحتاج فى وجوده الكمالى البقائى الى تفصيل قوى " وتركيب اعضاء فعادام كونه امرا عقلياً يكون يحضر معه جميع ماله و يكون بدئه و غايته شيئاً واحداً ويكون عائة بدئه علئة تمــامه و يكون «ماهــُو» و «لـّــــ هــُــــ» فيه

اما في اكثر النسخ المخطوطة : لسوق عبادة الى رضواته

المشهدالثالث ٩٤٦

امرأ واحبداً.

من اذا نزل عن مقامه و امتدئت ذاته وانبسطت مراتبه صارت قواه مخستلفة فى مواضع لائنالقصور علقة التكثير فصارت عللة بدئها غير علة تمامها لائتها ذات مراتب متفاوتة ، الاثران الجميع ينحو نحواواحدا ويقفو إثرا واحدا .

فالغاذية على درجاتها والحاسئة على درجاتها والمتخيئة والمتفكرة كلها كأتئها يفعل فعلا واحدا متفاوتة المراتب فكما كان الغاذية يتجذب الغذاء و تئسك بها وكذاالذائقة يبتلع المطعومات والشامئة تتجلبالروايح والباصرة والسامعة يأخذ ان صورالا صوات والا نوار والمتخيئة يحضر عندها مثل المحسوسات والناطقة بحركاتها الفكرية يحصل التصورات والعلوم و يحفظها .

ولكل من هذه القوى التي قبلها ايضاً حفظ لما تحضره وضبط لما تجلبه و المساك لما يجذبه كل بحسبه و حاله «كل نفس مَعَها السائق» و شهيد".

وهكذا الى ان بلغت العقل الفعال فيتتَحد فيه كل ُ سائق" و شهيد" و فاعل" و غــاكة".

فالنتفس الائسانيّة (كما صرّح الفيلسوف المعلّم): ببعض قواها في هذاانعالم و ببعضها في عالم المقلى بل في كلّ عالم من العوالم لها جزء" وليست اجزاؤها كا جزاء الجسم من جها الوضع والمسقدار بل من جهة المعنى والماهيّة ٢.

الاشراق السادس في السّعادة الحّقيقيّة .

لانزاع لاحد في انَّ لذَة كلَّ قوَّة نفسانيَّة خيرها با ِدراك ما يلايمها و إلسَّمها

<sup>-</sup> ش ۵۰ ی ۱۰

١- صرح بهذاالشيخ اليوناني في كتاب الولوجيا الميمرالرابع

و شرُّهما بادراك ما يضادُهما فلذَّن الحسِّ إدراك ما يلايمه منالمحسوس و لذَّة ـ الغضبالظُّنم بالاُتنقام، والوهم الرجــاء والحفظالـُتَذكُّر .

ثنم هذه القوى وان اشتركت في هذه المعانى فعراتبها متفاوتة فعاوجوده اقوى وكماله اعلى ومطلوبه الزم و ادوام فلذاته اشد فليس كل لذة كما للحمار في بطنه و خرجه حتى يكون العبادى السابقون المثقر بون عدمت عندهم الللذة والسعادة اصلا اثم ان الكمال والاعمر الملايم ربعا تيسر للقواة الدراكة وهناك اما ما من شاغل لها عنه فيكرهه ويؤثر ضداء ككراهة بعض العرضى للطعوم الحلو وايثار ضدهما واما ممنواة هي بضدة ما هو كمالها فلا تحيل به مادامت كذلك .

فاذا تقرّر هذا فنقول: النفسالناطقة كمالهاالخاص بها ان ينتحد بالعقل الكائى ويتقرّر فيها صورة الكل السارى فى سه التقرّر فيها صورة الكل السارى فى سه العقول والنفوس والطبايع والا جرام الفلكيّة والعنصرية الى اكفر الوجود فيصير بجوهرها عالما عقلياً فيه ماهيّة الكل «وينقلب الى اهله مسرورا».

واذا قيس هذاالكمال بالكمالات المعشوقة لساير القوى اكانت نسبتها اليها في ما العظمة والشدّة والدوام واللزّوم كنسبة المقل الى القوى الحسيّة المهيميّة والمغنبيّة للمنا هذا و انفمارنا في البدن وحواستنا البدنيّة واغراضنا الدّنيويّة لانحن اليها كلّ الحثنون الا من خلع منا عن نفسه ربقه الشهوة وعن عنقه قلادة الفضب وعن بسرّه غشاوة التقليد و رفض وساوسه فيطالع شيئا من الملكوت الاعلى عند انحلال الشبهات و استيضاح المطلوبات ؛ فتجد من تلك اللذة مثالا "ضعيفا تفوق لذ " مع على كلّ لذة من لذات هذا العالم من منكح هنيئ ومطعم شهى " و مسكن بهى".

١ عدمت عنهم اللقة والسعادة .

٢ فيه هيئة الكل ... كذا وجدنا في اكترالنسخالمخطوطة .

۳\_ س ۸۱ ی ۹

المشهدالثالث ١٥٧

وانت لو كنت عالى النفس متأملاً في عويص من المسائل فحضرت بين يديك اطمعه لذيذة لم تتركها غير منقدمة دون استفراغ جهدك واستخففت بالشهوة العاجلة فما عنتك اذاانحط عنك شغل البدن ورفع الحجاب بينك و بين هويتنك العقلية ، فرقيت بذهنك الى عالم الملكوت و دوام الانتصال لان النفس كما مر باقية والعقل الفعال باق ابدا والفيض من جهته مبذول دائما .

فظهر ائته لا يقاس هذهالسعادة الا خرة الى ما ينانهالحس من اللتُذات المكدّرة بالنقايص والا خات .

ولهذا ورد فى العديث «لاعيش الا عيش الا خسرة» و سبب خلو النفس عن ادراك لذة العلوم والمعارف مادامت متعلقة بالدنيا هو مثل التخدير العاصل لقو أق اللذوق حين عدم نيله لذة الطعوم بواسطة مرض «بوليموس» فلوفرض كون المعارف التي هي مقتضى طباع القوة العاقلة من العلم بالله و ملائكته و كتبه و ورسئله حاضرة عندها موجودة في حقنها لكانت لها لذاق لا يدرك الوصف كتبهها فان السعادة الحقيقية في وجود هذه العقايق لافي اختزائها وانحاظها وانما العاصل للنفس عند اختزائها نعو وجود ضعيف منها و الا فائها اقوياء الوجود اشيدًاء النورية والمعرفة في هذا للا الدنيا بكذر المشاهدة في الا خرة واللذنة الكاملة متوقفة على المشاهدة لان الوجود نذيذ وكماله الكذنا.

والوجودات متفاوتكة و افضلها الحق الاكوثل و كادوكها الهسيولي؛ والحسرككة والزَّمان وما يشبهها .

فالسعادات ، متفاضلة فهذه اللذَّات العقليَّة لنفس كملت بالعلم الحقيتي فان كانت منفكّة عن العلوم لكنتُها منزَّهة عن الرذائل مصروفة الهـــم الى السُتخيّالات التي تلفقها "تقليب دا .

فلا يبعد أن يتخيل الصور الملذّة فينجر تخيلها أيّاها ألى مشاهدتها بعد كرفع الوهم كما في النوم الكذي هو ضرب من الموت فتمثل له ما وصف في الجنشة من المكحسوسات.

فهذه حَبَّة المتوسِّطين والصالحين وتلك هي حَبَّة المقرُّبين الكاملين .

الاشراقالسابع فىالشتقاوة التى بازاء ِ تلكالسعادة .

اماالثقاوة الحقيقية فهى اما بحسب نقصان الغريزة عن ادراك المراتبانمالية او بحسب غلبة الهيئات البدنية منالمعاصى الحسية كالفسوق والمظالم و اما بحسب الجحود للحق بالا راء الباطلة والا نكار للحكم بالمقايد الستفسطية اوالمشاغبية وترجيح بعض المذاهب بالجدل والتقليد طلباللشهرة والر ياسة وافتخارا بمايستحسنه الجمهور و كشواقا المالكمال الوهمى بحيفظ المنقول مع حرمان الوصول.

فالشّقاوة في القسم الاول من قبيل الاعدام اكالموت للبدن او الزمانة في \_ الاعضاء من غير شعور بمولم .

واما فى القسم الثانى فبادراك امر مولم موذ، كالعضواللذى به وجَع شديد فان هذه الهيئات الا نقهارية قبيحة مولىة لجوهر النفس مضاد ت لحقيقتها لا ن حقيقتها يستدعى ان يكون لها هيئة استعلائية قهرية على البدن و قواه الشهكوية والغضبية ، فاذا انقهرت عنها وانقادت و خدمت إيناها فى تحصيل مئا ربها الدائية كان ذلك موجب شقاوتها و تالئمها و حسرتها لكن كان اقبالها على البدن وشواغله ينسبها عن امرعاقبتها

ات في النسخ الموجودة عندتا : من فييل الموت او الزمانة في الاعضاء .... ات ينسبها عن أمر .... داط

المشهدالثاث ٢٥٣

ويشفلها استكرالطبيعة عن الاحساس بغضيعتها والاتن اذا زال الهايق وارتضم الحجاب وكشف الفطاء بموت البدن فيتأذ تى النفس بتلك الهيئات البدئية اشد الاذى اولكسن ليئا كانت هذه الهيئات غريبة عن جوهر النفس وكذا ما يلزمها فلا يبعد ان تزول فى مداة من الدهر متفاوتة بحسب تفاوت العوايق فى "رستوخها و ضعفها وكثرتها و قلتها النفاءالله.

ويشبه أن يكون [في]الشريعة أشارت الى هذاحيث ورد: « ان المؤمن الفاسق الا يخلك في النار».

واما القسم الناليث فهوالتقص الذاتى للشاعر بالعلوم والكمال العقلى فى الدنيا والكاسب لنفسه شوقا أليه لم تا رك الجهد فى كسبه ففقدت منهالقو ق الهيولانيثة و حصلت له فعليئة الشيطنة والاعوجاج و رستخت فى وهمه العقايد الباطلة فهى الداء العياء التى اطبياء النفوس المريضة عن دوائه .

وهذاالا الم الكاين عنها بازاءاللئذة والراحكة الكائنة عن مقابلها وكما ان تلك اجل من كل احساس بمناف حسمى اجل من كل احساس بمناف حسمى من تفريق اتتصال بالنار او تكجيد بالزّمهرير او تفعم بالمناشير او سقط من شاهق.

وعدم تصوار ذلك الإلكم في الدانيا سببه ما ذكرنا فهذه والتي بازائها هما الشقاوة والستّعادة المقليتان المعروفتان عندالفلاسفة وتعن بِصدد اثبات المشوبات والعقوبات الحسيتين عن قريب انشاءالله .

الاشراق الشسامن

في درجات الناس في هذه الشُّفاوة .

اعلم ان هويئة الانسان بمنزلة مرأت قابلة للصور الواقعة في العالم و راتشاالمانع

من انكشاف الصور العلميئة له احد حجب ٌخمشــة .

اوالها: نقص جوهره وكونه بالقواة كعديدالمرئات قبل الديدوب ويشكل ويصقل والثانى: كدورة الشهرات والمعاصى المكدارة لجوهره المانعة عنظهور العقله كصداء المرئات وطبعها.

والثالث: عدوله عن عالم الحقايق الى مصالح المعيشة واستيماب هئة فى الطاعات والتنفقة فيها و صرف الفكر فى تفاصيلها كمرئات معدول بهاعن جهة الصورة الى غيرها والرابع: وقوع السئد والحجاب بينه وبين العثورة المطلوبة باعتقادات مسوقة اليه منذ اول الفطرة تقليدا و تعصبًا فرسئخت وتأكثت فيه فمنعت له عن ادر الثالحق. وهذا كالجدار الواقع بين المرئات والعثورة كقوله تعالى! : «وحيل بينهم اوبين ما كيشتهون» و قوله تعالى! : «وجعكنا من بين المديسم سدا ومن خكفهم سداً في مناسكا ومن خكفهم سداً في المناسكة عنه من المديسم عدم المناسكة والمنسكة فك المنسكة والمنسكة فك المنسكة في المنسكة والمنسكة في المنسكة والمنسكة في المنسكة في المنسكة والمنسكة في المنسكة والمنسكة والمنسكة

الخامس: عدم الا تتقال والا وتعال من صورة الى صورة حتى يصل الى اما هو المطلوب الا صلى من الحضرة الا لهية «على الصراط المستقيم".

فانالا متداء الى الحق لايمكن الا بالعثور على الجهة التى بها يقع الا محتداء والا تتهاء اليه على المعتداء والا تتهاء اليه فان هذه السعاد قليت فطريقة فلا يحصل الا بمقر بات و علومسابقة وكل علم غير فيطرى لا يحصل الا بعلمين سابقين متزد و جين على شرايط مخصوصة يحصل من إزدواجهما علم ثالث .

فالجهل با صول المعارف و بكيفيئة الترتيب وعدمالا تتقال من بعضها الى ا بعض على القرب الطريق يوجبالحرمان عن الفوز بالمطلوب .

۲\_ سورة۲۱، آبة ۸

۱- سورهٔ ۲۴ آبة ۹۳ ۳-- سورهٔ ۱ آبة ۹

الهشهدالثالث ٢٥٥

مثاله فى المرآة لمن اراد ان يرى قفاه فيها فائته يعتاج الى مرئاتين كيضكمهما ويراعى بينهما نسبة مخصوصة وضعيئة حتى ينطبع صورة القفا فى التي يقابله وينتقل منها الى الاخرى فيشاهده فهكذا فى اقتيناص العلوم طرق عجيبكة من حكايات ـ المرآيا و اشباحها المنتقلة .

والغرض منها في هذاالمقام مجراد ميثال انضربه لسوانع السعادة العلمية والا فجوهرالنفس بعد زوال هذه الموانع عنها والتحادهما بالعكل يكسير اعين العلوم التي حصلهما .

والعاصل: إن اللطيفة المكلكوتية في الانسان امر ربًّا ني و رسو من اسرار الله وهي بحسب الفطرة صالحة لمعرفة جفاين السوجودات لولا الاحتجاب بـاحدهذه الانمور التني بعضها عدميّة "و بعضها وجوديّة "اعظـمها الانشتغال بغير العق من من السوهومة.

وفى الحديث عن صاحب هذه الشريعة : «لولا "ان الشياطين يتحومــون" على ا قلوب بني آدم لنظروا الى الملكوت السناء» .

واليه الا شارة بما أروى: «انه قيل: له يارسول الله كاين الله في الا أرض ، قال: في قنلوب عباده المؤمنين».

وفى الخبر: «لا يُسِمِّني ارضى ولا سَمائي ولكن وسَّمني قلبعَبدي الو ُرَعِ (السُّؤمن، خ)ل)» .

فعلم انه: اذاارتفع هذه الموانع الدَّاخليَّة والخارجيَّة عن نفسه الناطقة "تجلّى فيها صورة الملك والملكوت وهيئيّة الوجود على ماهى عليه 'فتترى في ذاته: «جنثة" عرضها السباوات! والارض».

ا۔ سورہ 7 آبڈ۱۲۷

ومملكية العارف اعظهم منها لاأنَّ هــذه من عاليم الملك فقط والمكلكوت فــحتها اعظهم .

> الاشراق الناسع في احوال النفوس الناقصة والمتوسَّطّيّة و سعادتها و شقساوتها المنظنونتين على ارأى النحسكماء .

اماالناقصة السازجة عن العلوم كلئها حتى الأوليات فقد مر اختسلاف الحكماء فيها والمنقول من «امام المثائين» على اروايئة اسكنسدر اتما فاسدة و على اروايئة «تأمسطيوس» اتما باقية فاذا كانت باقية ولم تترسئخ فيها رذيلة نفسانية معذبها ولا فضيلة عقلية تلذفها ولا امكن تعطئلها من الفعل والانفعال وعناية الله واسعة وجانب الرخصة ارجح فلا محالك لهاسعادة وهمية من جنس ما يتصوره وفي هذه سالحالئة لاعريئة عن اللذة بالاطلاق ولانائلة لها بالاطلاق ولذلك قيل: نفوس الاطفال بين الجنئة والنار.

واماالنتفوس العامية التي تصور رتالمعقولات الاوليثة ولم تكتسب شوقا الى ــ الحقايق النتظرية حتى تتأذّى بفقدها تأذيًا نفسانيا سواء كانت نقية النفس عن معاصى الافعال الشّمويّة والمغضية او فاجرة عاصية.

فالحكماء عن آخرهم لم يكشفوا بالقول عن معاد هذه النفوس ومن في 'درجتها اذ ليست لها درجة الا وتقاء الى عالم المفارقات ولا يصح القول برجوعها الى ابدان الحيوانات ولا بغنائها الما علم .

فطايفة اضطرُّوا الىالقول بان نفوسالبله والصُّلحاء والزُّهاد يتعلُّق في ــ

١ ـ ولا يفنائها ...

المثهدالثالث ۲۰۲

الهكواء بجرم مركب من بخار و "دخان يكون موضوعاً لتخيئلاتهم ليُحصُّل لهم سعادة وهميئة" و كذلك لبعض الا"شقياء فيه شقاوة وهميئة".

وطايفة زيتفوا هذاالقول في الجرم الدّخاني و صوّبوه في الجرم السّماوي والشيخال بيس نقل هذاالرأي من بعض العلماء ووصفه با أنه مئن لا يجازف في الكلام وانظاهر إنه «ابونصرالفارابي» واستحسنه قائلا يشبه ان يكون ما قالمحقا وكذا صاحبالتلويحات صوابه واستحسنه في غيسرالا شقياء قال: «و امّالاً شقياء ٢ فليست لهم قوءة الا رتقاء الى اعالم السّماء ذوات نفوس نوريّة و اجرام شهر نفة ».

قال: والقو"ة يحو"جهم الى التخيئل الجيرمى وليس يمتنع اذيكون تحت فلك القمر وفوق كر"ة النار جيرم" كرى؛ غير منخرق هو نوع بنفسه و يكون برزخا بين العالم الا "بيرى والعنصرى موضوعاً لتتخيئلاتهم فتخيئلون من اعمالهم السيئنة مثلاً من نيران و حيئات تكسم و عقارب تلذع و ز تقوم يشرب م

قال وبهذا يندفع ما بقى من شبه اهلالتثناسخ .

وقال تأكيدا لهذاالوائى: ولست اشك لمااشتغلت به من الرياضات ان الجثهال والفجرة لو تجرادوا عن قواة جرمية مذكر الاحوالهم مستتبعة لملكاتهم وجهالاتهم مغصصة لتصواراتهم.

فهذه اقوال هؤلاء الا ُفاضل وقد مر ً ان َ مبناه على عدم الا ُطلَّلاع على ا وجود عالم آخر فيه معاد هذه النفوس الخيالية .

إلى واعتم الالشيخ تقل هذا العول في الواخر الهيات الشقاء ميحب النماد ».

٢.. شرح حكمهالاشراق ط ١٣١٦ هـ ق ص ١٥١٠ ١٥١٠

> الاشراقالعساشر في ابطال ما ذكروه والا<sup>ء</sup>شارة الي<sup>ر</sup> ما 'آهيکو ه.

امتاالذي قرُّروه من باب العقليات في سعادة النفوس الناقصة فاي لذَّة في ادراك المعلومات الا وليَّة مثل «الكلُّ اعظم من الجـُــز، » و « الـــواحد نصف الا منبين، و «الاشماء المساوية لشي متساوية» .

مل السمادة أن كانت عقليَّة ففي أدراك الوجودات العقلية و نيل هُويًّا تَهَا وَأَنَّ كانت بدنيئة ، فبمشاهدة المشتهيات الحسية وكذا سعادة كل قواة بوجود ما يناسبها.

واماالذي قرَّروه في المتوسِّطين في السَّعادة والشُّقاوة ؛ فسلا يخفي على من تدرُّب في هذه العلوم ان كون جبرم سماوي او عنصري موضوعا لتصورُ رات نفس لا يستتم ١ الا بان يكون لها به علاقة طبيعيّة أو لبدنها معه علاقة وضعيّة ، فان -المسلوب عن العلاقتين كيف تستعمله النفس او ينسب اليه فايَّة ' نسبة حدثت بين الجوهر الرُّوحاني والجرمالا بداعي اوجبت اختصاصه به وانجذابه من عالمه اليه دون غيره من الا عجرام ؛ بل الي حيرة دون ساير الا حياز من نوع ذلك الجرم و اني يتصو ّر ــ العلاقة الطبيعيّة لجوهر نفساني صوري مع جرم تام الصورة الكماليّة غير عنصري " الذات ولا يمكن ٢ التصرف فيه لمتصر ف بالتصوير والتمثيل الا لصورته الا بداعية الحاصلة له لا بالاستعداد ولكن بالفيض الا والى و الله ماداة جسمانية تصبر الله لتخيئل أنفسانية فلا بد و أن يتحد بها ضَــربا من الا تحاد ويستكمل بها نوعا من \_

٢ ـ ولاالممكن ... داط ۱... لا تستمر ... داط ٣- الا صورته الأنداعية ... داط

المشهدالثالث ١٥٩

الا ستكمال فيخرجها من حد ً قو ته الى حد ً فعل بالا نفعالات والحركات المناسبة للتخيئلات والفلك لايتحر ًك الاحركة واحدة متشابهة وضعيئة مطابقة لحسركاته . النفسانيئة الحاصلة من جهة مدبر نفساني ومعشوق عقلي يتشبه ا فيها .

ولا يمكن ايضا ان يكون ذلك من قبيل البرايا التي لها نسب وضعيته الى المايتصوف فيها التنفوس بالطبع كما يتحصل ٢ صورة في البرء آت التي لها نسبة وضعيته الى اعينك التي هي بالحقيقة مرء آت نصك التي يتكمر عن فيها فليس الجرم الفلكي وما يجرى مجراه بالقياس الى انفسك المدبرة كاحدى هاتين المرء آتين كيف والسماويات عندهم ليست مطيعة الآ لمباديها الاولى وهي ملائكة السماء المحم كنة لها بامرالله ولاقابلة للتأثيرات الغريبة لامتناع صورها عن ذلك ولعدم ارتفاع القواسر اليها وليست لهذه المفارقة عن ابدانها ، ابدان اخرى الميتصور بينها و بين الا جرام العالية علاقة وضعيتة بسببها يصير هي لها كالمرآت الخارجيئة ليشاهد مافيها من الاشباح الخيالية ثم على تجويز كونها مرائي كيف يكون المشئل الثني هي تخيلات الا فيلا عين تخيلات هذه النفوس سينما الا شقياء منهم المثعنة بون بها كما اعترفوا بد: أن الصور المولمة هي آلتي قد حصلت من سيئة تهم الرديئة و عقايدهم الباطلة .

والحاصل فى الا جرام الفلكيئة لصفاء قوابلها و شرف مبدديها ليس الا صورا نقيئة مطابقة للواقع ، فلا "يستتم" ما قالوه ولا يستقيم ما قراره من كون جرم فلكى مما يتعذّب به الا "شقياء ، وكما لم يجز ذلك فى الجرم الفلكى فكذلك لا يجوز فى جرم أبداعى "غير منخرق منحصر نوعه فى شخصه لا "ته على ا ما تصو اروه لا بد " و "ان يكون له طبيعة خامة معننمة الحركة المستقيمة كالا فلاك ، فيكون حكمه حكمها

<sup>1</sup> پتتبه به فیها ... داط است. است. کما پتخبل صورة ..... داط ـــ ل ام

الإند في تُستخة داط 1 كمااعترفوا بالصوراليولية التيحصلت ....

سواء سمئي باسمالفلك اولا ؟

ولمل عدد نفوس الا شقياء غير متناه فكيف يكون جرم مدخاني متناه موضوعا لتصرفاتها الا دراكية الغير المتناهية اذ لااقل من ان يكون فيه بازاء كل ملتق و تصور قواة واستعداد غير ما بازاء غيره فيحصل في جرم واحد استعدادات غير متناهية مجتمعة وهذا معلوم انصاد.

فهذا ما ادَّت اليه افكار هؤلاءالعشهورين بالحكماء وليسالمتخلّص منه الله بالتُشبُّث بالذيال الانبياء المؤيِّندين بالوحي والانباء انشاءاته .

١٠ في تسخة داطا موضوعا لتصرفاتها وتصوراتها الادراكية .

# المشهدالرابع

فى ِ اثبات الحسَّر الجِسمانيِّ وماوعتُ مالشَّارع و َ اوعد عَليه ِ مِنالقَبر و البَّعث والجنَّةوالنار وغيرذلك و فيه ِ شَواهِد:

----

# الشَّاهدالا ُوَّل في إثبات النَّشَأةَ الثانيَة . و فسيه إشراقات

الاً ول ، في تمهيد 'اصول اسلّفناها يتنىعليها ماندعيهالا ّن وهيسبعة "

الاصلالاول: ان تقوم كل يُشئ طبيعي بصورته ومبد، فصلهالا خير لا باجناسه وفصوله العالية والمتوسّطة ؛ ان كانت ، فائتها بمنزلة اللئوازم .

وكذا وجود كل مركب طبيعي بصورته الكماليّة وانتّما الحاجة الى العادّة لاجل قصور وجوده عن التفرّد بذاته دون الا فتقار اللي حامل طبيعي فان مادّة الشيء هي

هـ في اكترائشيخ النوجودة عندي: دونالاقتفار بيركيا طيبني ، وفي يعني النسخ : الافول في تبهيد اصول اسلقناعا .... و هي سيعة : الاول ، من دون لفظالاصل

القنوعة الحاملة لحقيقة ذاته ، ونسبتها الى الصغور نسبة النقص الى التمام وان المادعة و ما يجرى مجريها انتما هي معتبرة في الشيء المادي على وجه الا بهام فان اعضاء ما يجرى مجريها انتما هي معتبرة في الشيء المادي على وجه الا بهام فان اعضاء ما الشخص و بدنه ابدا في التحوال والذو بان والسئيلان بحرارته النيريزية المستولية عليها من نار الطبيعة ، والشخص «هوهو» نفسا و بدنا من اول العشر الى منتها الا نعفاظ هويئة بدنه بنفسه التي صورته التمامية فهذيئة البدن من حيث هو بدن لهذه النفس ، بهذه النفس، وان تبدأل تركيبه وكذا هذيئة الا عضاء كهذه اليد وهذا الا صبع اذ كلئها منحفظة الهويئة تبعا لهويئة النفس .

الاصلالتانى: ان تشخّص كلّ شى عبارة عن وجودهالخاص به مجردا كان او ماديا ، واماالاعراض فهى من لوازمالشخصية لامن مقواماتها ، ويجوز ان يتبدئل كمنيئاته وكيفياته و اوضاعه تبدلاً من صنف الى صنف ومن نوع الى نوع والشخص «هوهو» بعينه .

اولاترى كيف يفعل الحيوان افاعيل الجماد والنبات مع الاحساس والارادة ، ويفعل الانسان افاعيلها كلئها مع النشطق ، والعقل يفعل الكل بالانشاء والبارى يفيض على الكل مايشاء .

الاص السرابع: انا الصور والمقاديركما يحصل من الفاعل بحسب استعداد المادة

المشهدالرابع المشهدالرابع

كذلك قد يعصل منه من غير مشاركتها كوجودالا فلاك والكواكب من العبادى الفعالة حيث و مجيد ت منها على سبيل الا بداع توجيها (توجيها خمل) تصو رات تلك المبادى بلاشركة الهيولي بالاستعداد اذلا مادمة قبل وجودها .

ومن هذاالقبيل الصُور رالخياليَّة الصادرة عنالنَّهـوس البقوَّهاالخياليَّة من للاَّشكانُ والاَّعظام والاَّجرام التي هي كالاَّفلاك باعداد كثيرة منالجـميات فائها ليست قائمة بالجرمالدَّماغي ولا في العالم المثال الكلتي كما بيَّناه بل في عالم النفس و صتّم منها خارج عن جرميات هذا العالم الهيولائي .

ولا شبهة في ان ما يتصورها النئس بقوتها المسورة ويشاهدها بباصرتها الخياليئة، لها وجود لافي هذاالهالم و الا لرأها كل سليمالحس بل في عالم غايب عن هذه الحواس الظاهرة لا تئها ماديئة لا تدرك الا ما يقارن المادة وانعاضعف وجودها وعدم ثباتها لنا مادمنا في هذاالهالم و قتل اثرها لا شتمال النفس بما تورده الحواس عنيها من آثار هذا الهائم ولضعف الهمئة حتى لو فرض ارتفاع هذه الشواغل وقوق النويمة واجتماع الهمئة و إنحصار القنوى في المتخيئلة يكون تلك العثور حينئذ اقوى من هذه المحسوسات التي يدركها هيهنا ، ويكون تلك القوق عينا باصرة للنفس وقدرة فعالا وينقلب العلم مشاهدة والخيال بصرا .

الاصل الخامس: اتلك قد علمت: ان القواة الخياليّة والجسرة الحيواني من الاعلى الخياليّة والجسرة الحيواني من الاعلى جوهر مجرّد عن هذا البدن الحسلي والهيكل المحسوس، فهي عنسه تلاشي هذا التالب المركب من العناصر و المسحلال اعضائه وآلاته باقية غيردائرة ولايتطريق اليها فسأد ولا اختلال الملاّء.

دے عن\السمان دارہ دعظ

٢٦٤ الشواهدالربوببه

الاصل السادس: ان الله تعالى قد خكائ التنفس الانسانية بحيث لها وقدار "على ابداع المشور الغايبة عن الحواس بلامشاركة المواد " وكل صورة تصدر عن الفاعل لا بواسطة المادة فحصولها في نفسها عين حصولها لفاعلها وليس من شرط الحصول. الحلول والانتصاف كما علمت: ان صور المسوجودات حاصلة للبارى قائسة به من غير حلول و ان حصولها للفاعل اوكند من حصولها للقابل ، فاذن للنفس في ذاتها عالم "خاص" بها من الجواهر والاعراض والاجسام الفلكية والعنصرية والانواع للجسانية والاشخاص المجرعة.

قال بعض اكابرالعرفاء: وكل انسان يخلقبالوهم في قوة خياله مالا وجود له ؟ الا فيها والمعارف يخلق بالهمئة ما يكون له وجود فيخارج محل الهمئة ، ولكن لا يزال الهمئة يحفظه ولا يكؤد و حفظ ما كلتقته فمشى طرء على العارف غفلة عنحفظ ما كالمخلوق ، انتهى ا

واقول: ان هذه القدرة التي يكون لا صحاب الكرامات في الدنيا يكون لعامة الهلا تخرة في العقبي الا ان المستعداء لويستهاء طويئتهم و حسن اخلاقهم يكون قر الأهم في الا تخرة الصحور الجنانيئة مين الحور والقنصور والحوض والشراب الطهدور.

واماالا شقياء فلخبث عقايدهم و ردائه كاخلاقهم واعوجاج عاداتهم يكون تجليسهم فىالقيامة الجحيم والزقوم والعتقارب والحيئات اذكما ان الاعمال مستتبعة

الـ في نسخة ... داط : عنى ابداع السور الغائبة عن الحواس فنقول : كل صورة تصدر . الغ.....
 الـ في نسخة داط : «قال بعض العرفا و كل انسان يخلق بالهمة في قوة خباله مالا وجود له الا فيهاء
 الـ والقائل هو الشيخ الكامل المكمل فمحيل الذين عربي و تقده في الغمل الاسحافي من الفصوص "طبع قاعره» )
 ۱۳۲۵ ه ق ص ۱۹۸۸ و العبارة المحجيحة : «بالوهم يخلق كل انسان في قوة خباله مالاوجود له الا بها والعارف يخلق بالهمة مايكون له وجود من خارج محل الهمسة .

المشهدالرابع ٢٦٥

للاعمال فيالا خرة بوجه .

وما يحصل فى السعاد من الصئور تأثيرها للعباد ايلاما و الذاذا اشد بكشير من هذه المحسوسات الموذية الملذم هيهنا كيف وربئما يكون المحسكوم به فى المنام القوى تأثيرا مما فى اليقظة فما ظنتك فى الصئور الاخرويات مع صفاء المحل وقوئة الفاعل وعدم الشئاغل و ذكاء المثدرك .

واعلم أن هذه النارالتي تراها في الدنيا ليس هذا الصفاء والاشراق واللمعانداخلاً في حقيقتها فان هذه النارالات نراقاً محضة بل في حقيقتها فان هذه النار السحف في فتمامها انتها موذية قطاعة نراعة وهذا المحسوس من النار ليس محرقاً حقيقة والذي يباشر الاحراق والتقريق حقاً وحقيقة هي نار الهيئة "مستورة ولها ارتباط بهذا المحسوس وقس عليها ساير الصكور المولمة والملذة

الاصل السابع: ان المادة التى البتوها لاجل وجود الحوادث والحركات و تجداد الصور والطبايع الجسمانيات ليست حقيقتها الا القواة والا ستعداد و اصلها و منبعها الا مكان الذاتى " ومنشأ الا مكان ذاتياً كان او استعدادياً هو نقص الوجود او فقره فمادام للفتى نقص فى الوجود يطلب الا ستكمال بعد النقص والفعلية بعد القوة: فكما ان سلسلة العقول عند الرواقيان منقسمة الى اطائفتين ؛ طائفة " منهم لا يلتفتون الى ماسوى الله ولا تقع نظرهم الى انقسهم فضلا عنا تحتهم فلا يصدر عنها الا جرام و طائفة " اخرى ايشعرون بذا واتهم فيصدر عنهم الا جرام و التقاتهم الى التفاتهم النقل التفات التفاتهم الى التفاتهم الله التفاتهم التفاته التفا

<sup>1.</sup> أعلم المدالاصل منالاصول لتامة التي يتوقف عليه البات حسر الابدان و اتصالها بالارواح . ٢- منبع العادة ليس الا تقصالوجود و تترفها عرالعالم البنالي و تحقفها في حقاالعالي واذا المكن انزل الوجود عنالحق بحيث وقبع في مرابة القرة المحضنة يجب صدورها والهيولي! في مفام العندور عنالحق الابحناج النا هادة سابقة ولذا قبل الله ابداعي و نهذا يسبدوجود الهيولي! وجودا جوهريا .

ذواتهم الا مكانية ، فكذلك سلسلة النفوس على ضربين منها ما يتماتى بالا بدان ـ الستحيلة الكانية وينفعل عن هيئاتها المادية لكونها بالقواة بُعد ومنها مالا يتماتى بهذه الا بدان المستحيلة بل الا بدان يفتقر اليها و ينشأ منها من غير مشاركة مادة و التما شأنها الصندور النثدبيرى على جهة الفاعلية واللازوم مع حيثية امكان وقصور عن درجة الكمال العقلى و الا لما يصحبها تجسم وتكدار فه فالقسم من النفوس تجرادت عن الحس دون الخيال ولو تجردت عنهما لكانت من المقرابين .

الاشراق الثانى فى تفريع ما اصـًلناه

فاذا تمهدت هذه الاصول انكشف: ان السماد في يوم المماد هذا الشخص بعينه نعساً وبدناً وان تبدئل خصوصيات البدن من المقدار والوضع وغيرهما لا يقدح في بقاء شخصية البدن فان تشخص كل بدن اشما هو ببقاء نفسه مع مادة «ما» وان تبدلت خصوصيات المادة حتى اثلث اذا رأيت انساناً في وقت سابق ثم تراه بعد مدة كثيرة وقد تبدئات احوال جسمه جميعاً بخصوصياتها المكتئك ان تحكم عليه بائه ذاك الانسان فلا عبرة ببدئ المادة البدنية بعد انحفاظ الصورة التقسانية ، بال الحال كذلك في تشخص كل عضو منه ولوكان اصبعاً واحدا ، فانله اعتبارين اعتبار كونه كذاته جسما متعيناً من الانجسام و اسم الانسم واقع عليه بذلك الاعتبار لا بهذه فتعيثه بالاعتبار الاول باق مادامت النفس تتصرف فيه و تستعمله و تحفظ مزاجه و "مقلله كيف تشاء وتعيئته بالاعتبار الانون إبل لا عبداً منانى زايل لا عليه و تسعمله و تحفظ مزاجه و "مقلله كيف تشاء وتعيئته بالاعتبار الانون إبل لا تعداً مناه والماني زايل لا عبداً هيه و تستعمله و تحفظ مزاجه و "مقلله كيف تشاء وتعيئته بالاعتبار الانون زايل لا عبداً الواقعة فيه.

فبعد حشرالنتفوس و تعلقها باجساد 'اخرى غير هذه الا جساد ؛ ليس لا حد ان

المشهدالرابع ٢٦٧

يقول: ان هذاالبدن المحشور غير البدن الثذي مات.

وليس له أن يقول: إن هذا بعينه ذاك ، فأن هذا من الذّهب وذاك من النشطاس؛ بل له أيضاً أن يقول: أن هذا ذاك بعينه فأن ذلك النشطاس صار بسالا كسير في كور " جهنتم هذا ؛ فجوهريئة هذا العبد واحدة" في الدّنيا والا خرة و روحه بأق مع تبدئل الصور عليه من غير تناسخ وكل ماينشأ من العمل الذي كان يعمله في الدنيا من خير أو شرة "يعملي لقالبه جزاء ذلك في الا خرة «أن على هذا لبكاغا لقوم ا عابدين».

فحاصل البرهان على حشر الا بدان: ان النشوس الا نسانية باقية بعد موت ـ البدن الطبيعى كما مر وليس للمتوسطين والناقصين درجة الا رتقاء الى عالم ـ المفارقات ولا التعلق بابدان عنصرية بالتثناسخ ولا بالا جرام الفلكية على الى من الوجهين اللثذين ابطلناهما ولا التعطل المتحض فلامحالة لها وجود لا في هذا المالم ولا في عالم التجر والمحض فهي موجودة في عالم متوسط بيسن التجشم المادي

الاثر اقالثات فى وجوهالفكرق بينالد<sup>ي</sup>نيا والا<sup>سخ</sup>رة فى نُحو الو<sup>م</sup>جود الجيسمانى

الا ول: الدالقو قد هيهنا لاجل الفعل فيتقد م عليه بوجه، والفعل هشاك متقد م على القو قد ولا جلها .

الثاني : انَّ الفعل اشرف من القوَّة في هذا العالم و القوَّة في الاَّخرة اشرف من الفعل لاَنَّ هذا العالم دار الاَّنتكاس .

۱... سورة ۲۱ آیه ۲۰۱

الثالث: انَّ اجساد هذاالعالم قابلته لتشفوسها على سبيل الاستعداد و نفوس ــ الاَّحْرة فاعلتُ لاُجسادها على سبيل الاستيجاب والاَستلزام .

فهيهنا يرتقىالاً بدان بحسب تزايد استمداداتها الى حدودالنفوس وفىالا خرة يتنز ً الا مر الى النفوس فيتنسكج منها الا بدان .

الرابع: ان اعدادالا بدان كاعدادالنفوس غير متناهيك هناك اذ ليس بممتنع وجود غير المتناهى فيه لعدمالتضايق والتتزاحم و نفى المكواد والتتداخل والمبايئة والمساملة .

ولكل أنسان عالم تام في نفسه لاينتظم مع غيره في دار واحدة ولكل احد من اهل السُّعادة مايريده ومن يرغب في صحبّته لحظة عين اوفلتَة خاطـــر .

وهذا اقلُّ مراتبالجنان فالعوالم هناك بلانهايّة كل منها «كعرض ِ السماوات ِ والاَّرضاَ» بلا مزاحمة شريك و سهيم .

## کنبیه"

ومما ينبّه على «هذا: ان هذاالمالم الدئياوى " بجملة مافيه اذا "اخذ دفعة" ليس في مكان وجهة من الجهات ولا في زمان، ولم يصدر من البارى " لا جل استعداد مادة و صلوح قابل بل بمجر "دجهة الفيض الفاعلى فهو اذا "اخذ بهذاالو جه امسر " تسلب عنه: «متى » و «الوضع» و «الائين» والكيفيات المحسوسة ، فهكذا يجب ان يتصور حال كل عالم من الموالم الا خروبة لو احد من اهل السعادة فكل عالم عالم " والله سبحانه رب المالكيين .

۱۔ سورہ ۲ ، آیة ۱۲۷

٢- في اكثر النسخ؛ ولم يصدر لاجل استعداد مادة....

الاشراق السرابع فىالائشارة ِ الى المذاهب النئاس فى المعاد .

ان من الأوهام العامية: اعتقاد جماعة من الملاحدة والدَّهريّة و طائفة من للطبيعيّين والا طبئاء مس لااعتداد بهم في الفلسفة ولا اعتماد عليهم في المقليئات ولا نصيب لهم من الشريعة بي دُهبوا الى انفي المعاد واستحالة حشر النّفوس والاجساد توعمة منهم: ان الا نسان إذا مات فات و ليس له متعاد كسايس الحيوان والنّبات و المئولاء ارذ كالناس رأيا و ادونهم من لله "مئولاء ارذ كالناس رأيا و ادونهم من لله".

والمنقول من جالينوس هوالتوقف في امرالمعاد لتردُّده في امرالنفس هل هي صورة المزاج فينفي ام صورة مجرُّد فيبقي ! .

ثم من المتثبئين منهم با خيال العلماء من ضم الى انكاره له: ان السه دوم لا يتعاد فيمتنع حشر الموتى ، والمتكلفون منموا هذا تارك بتجويز اعادة المعدوم و اخرى ابمنع فناء الانسان بالحقيقة لائن حقيقة الانسانية باجزائه الاصلية ، وهي باقية الم متجزئة اوغير متجزية .

ثم حملواالا آيات والنصوص الوارد "ق فى را ثبات السحشر على النالمراد جمع ـ المتفر "قات من اجراء الا السى هي حقيقته فهؤلاء التزموا احد امرين مستبعدين عن العقل والنقل والشكوت خير من الكلام معن لا يعلم .

واتئفق المحققمون من الفلاسفة والمتحققون من اهل الشئريعة بنبوت المعاد و وقع الا ختلاف في كيفيئته ، فذهب جمهور المتكلمين وعامئة الفقهاء الى التهجماني . فقط بناء على اذالروح جرم لطيف سارفي البدن .

المحمول من اهلالشريعة ... داط.

وجمهورالفلاسفة على اتَّه روحاني ٌ فقط .

و ذَهب كثير من الحكماء المتألئمين ومشايخ العرفاء في هذه الملئة إلى القول بالمعادين جميعاً.

امنا بيانه بالداليل العقلى فلم اكرا في كلام احكد الى الاكن وقد مسر البرهان ــ العرشى على ان المتعاد في المتعاد هو بعينه هذا الشخص الانساني روحا و جسدا بحيث لو يراه احد" هندالمحشر يقول: هذا فلان الذي كان في الدنيا.

ومن انكر هذا فقد انكر ركنا عظيما منالاً يمان فيكون كافرا عقلاً و شرعا و لزمه انكار كثير منالتُصوص .

> الاشراق الخسامس في "دفع "شبهــة الجاحدين للمعاد الجسماني".

الا ول منها: الله يلزم اعادةالمعدوم كما مر".

والثاني: انه يلزم مفسدةالتناسخ.

والثالث: انالا عادة لالفرض عبث لا يليق بالحكيم، والفرض ان كان عايدااليه كان تقصا له فيجب تنزيهه وان كان عايدا الى العبد فهو ان كان ايلام فهو غير لا يق بانحكيم العاقل وان كان ايصال لذئة اليه فاللثذات سيشما الحسيات انسا هى دفع الا لام كما بيئنه العلماء والا طبئاء فى كتبهم فيلزم ان يولمه او لا حتى يوصل اليه لذة حسيثة فهل يليق هذا بالحكيم مثل من يقطع عضو احدثم يضع عليه المراهم ليلتن والجواب عن الا وال بائه: ليس فيما قرارناه فى المعاد اعادة معدوم من جهة ما هو معدوم بعينه بل هو تجديد احوال لا من يق

وعنالثاني بد: أنالبدن الا خروى موجود في القيامة بتبعييَّة النفس لا اللها

مادة مستمدئة يفيض عليها صورتها وقد مرَّ الفرق بينالوجهين ولا تناسخ ِ الاَّ في ــ الوجهالاَ خيــر .

وعن الثالث: بما علمت في مباحث الغايات من: الغرق بين معانى الغرض والغايئة والمغروري ، وان ككل حركة طبيعي غرضا و غاية طبيعية ولكل عمل جزاء و لازما «ولكل امرء مانكوي!» و آله الا خرة والدنيا واحد ليس فعله الخاص الا ي العناية والرحمة وايصال كل حق الى امستحقه وانما المثوبات والعقوبات لوازم و ثمرات و نتايج و تبعات للعبد من جهة حسنات او اقتراف سيئات ساقها اليه القدر تبعا للقضاء الا لهي .

الرابع: الله اضار انسان معين غذاء بتمامه لانسان آخر، فالمعشور لايكون الا احتدهما، ثم انالا كل اذا كان كافرا والماكول مؤمنا يلزم اما تعذيب المطيع و تنعيم العاصى او كون الا كل كافرا معذاً والماكول مؤمنا متنعماً مع كونهما جسما واحدا.

والجواب بتذكر ما اسلفناه في غايئة الوضوح ، وللمتكلّمين كلمات عجيبة في هذاالمقام و حرام على كل عاقلالا شتغال بها عن الا كتــفاء بصورة الشريعـة والعمل بظواهرالا حكام .

الخامس : ان جرمالاً رض مقدار معدود متسوح بالفراسخ والاعميال وعدد. النفوس غير متناهيكة فلا يفي بحصولالاً بدان الغيرالمتناهيئة معا .

والجواب بعد تسليم ما ذكر ان الهيولي قوة قابلة لامقدار لها فيذاته يمكن لها قبول مقادير وانقسامات غير متناهيئة ولو متماقبكة و زمانالا خرة ليس من جنس ازمنة الدنيا «فان يوما منها كخسين النف سنة من ايام المدنيا» وان هذه \_

الله وأن يوما عند ربك كالف سنة مما تعدون ، سورة٢٢ ، أيه ٦)

٢٧٢

الأوض غيرمحشورة عــلى' هذه الصفة وانتما المحشورة منها صورة 'اخرى' يسـّع ــ الكلّ من الخلايق الا ولين والا تخرين فاتل قوله تعالى : « يوم تثبد لل الا ولى فيرت الا ولين واللّ خرين والسّماوات و بـُر زوالله الواحد القـّهـ و قــوك : «قتل ان الا والله والله والله و قــوك : «قتل ان الا والله والله والله خرين لمنجموعون إلى ميقات يوم معلوم» .

المادس: ان المعلوم من الكتاب والمشئة ان الجنة والنار موجودتان بالفعل و اهل الحجاب لففلتهم عن الاصول المذكورة و لنسيانهم امر الا خرة و احوال النئفس متعجبون من ذلك بائهما اذا كانتا موجودتين فاين مكانهما من العالم و في اي جهة يكونان اهما فوق محد د الجهات فيلزم ان يحصل في اللا مكان مكان وفي اللاجمية جهة او في داخل طبقات هذه الا جرام فيلزم التنداخل المستحيل اوفيمايين سماء وسماء فمع استحالته ينافي قوله تعالى: «جنة عضما السموات والا والهوس والذين لسم يدخلو اللبيوت من بوابها كاكثر المتكلمين يجيبون عن ذلك تارة بتجزير الخلا و تارة بعدم كون الجنة والنار مخلوقتين بمدوتارة بانفتاق السماوات بقدر ما يسمها وليتهم اعترفوا بالعجز وقالو الانكدري الله ورسوله اعلم.

الاشراق/السانس فی ابطال ما ذکروه فی دفع لزوم/التناســُـخ عُندالا عِادة

قال بمضالا علام في رسالة لفقها في تحقيق المعاد : ان للنفس الناطقة ضربين من التعاشق أفي هذا البدن او الهما او الي وهو تعاشقها بالر وح الحيواني .

و ثانيهما ثانوى بالا عضاء الكثيفة فاذاانخرف مزاج الروح و كاد اذيخرج عن

ا – س ۱۲ ع ۲۵ ٪ ۲ س ۲۰ ی ۱۲۹ ٪ ۲ س ۲۰ ی ۱۲۷ ٪ ۱ س ۲۰ ی ۱۸۸ ٪ ۱۸۰ ٪ ۱۸۰ ٪ ۵۰ . هـ وعو غیاث اماظرالحکما این مولی صدرالدین الشیرازی الدشتکی ، ۲ س بهذاالیدن ، دیط ـ یال ،

صلاحيئة التعلق الثانوى من جهة النفس بالاعضاء وهذا يتعين الا جزاء تعيئا هما هم عندالمحشر اذا جمعت و تمثت صورة البدن ثانيا وحصل الروح البخارى مرسم اخرى عاد تعلق الروح كالمرسمة الا ولى فذلك التعلق الثانوى يمنع من حدوث نفس اخرى على مزاج الا جزاء فالمعاد هي النفس الباقية لنيل الجزاء ، انتهى! .

وهذا غير صحيح لا ثن تعلق النفس بالبدن امر طبيعى منشاؤه خصوصية المزاج والا ستعداد وحركة الطبيعة في استكمال بعد استكمال الى أن يبلغ در جة النفس في الكمال وليس تعلقها به كتعلق الا نسان بخرابة عاش فيها «ايئاما» كانت معمورة فهجر منها مدة منم اتفق له الرجوع اليها فكمار معتكفاً فيها بعد ذلك ابدا مقصور النظر اليها عن العمرانات ، و مثل هذه الهكوسات والجزافات لا يكون في الا مورا الطبيعية ومن ذاق مشرب الحكمى يكم يقينا ان ما يتعلق به النفس يجب ان يكون اقرب الا بحن متوسيط بين الوب الا بحن متوسيط بين الا نحداد لجرم قرب الشبه بالسبع الشداد .

ومعنى قولهم: لها تعلق ثانوى بالاعضاء: 'اذ' تعلقها بها بالعسرض لا بحل كونها كالقيشر الصاين للروح البخارى الذى هو كزجاجة فى مشكواة البدن 'زيتها يعنىء مصباح النفس او كثبكة لحمام الراوح الا لهى والطاير القدسى فى ارض خربة فاذا انكسرت الزعجاجة و فنى الزيت فائى يقع ضوء المصباح فى المشكواة واذا تمزاقت الشبكة واستحالت ترابا و هواء وطار طايرها القدسى فائ تعلق بقى له باجزائها المتفرقة فى اقطار من الا مكنة.

١ ـ في بعض النسخ؛ وبهذا يتمين الاجزاء

آب ومن ذاق من مشرب الحكمي... كذا في بعض النسخ وفي بعض النسخ قبل عبارة: ومن ذاق. دومثل هذه... الهوسات والخرافات، عوض والجزافات»

## ِذكر "تنبيهي:

ان الشيخ الغزالي صرَّح في مواضع من كتبه بان المعاد الجسماني هو ان يتعلق المفارق عن بدن ببدن آخر واستنكر عود اجزاء البدن الا ول

قال: أن زيدالشيخ هو بعينه الذي كان شابئًا ، وهو بعينه الذي كان طفلاً و جنيناً و صغيرًا في بطن الاّم مع عدم بقاء الا عجزاء ففي الحشر ايضاكذلك والملتزمون! عودالا عجزاء مقائدون بلادرايكة .

مم قال: وهذا ليس بتناسخ ؛ فانالمعاد هوالشخص الأول و «المستناسخ به» شخص آخر فالفرق بينهما انة الروح اذا صار مرق اخرى متعلقة ببدن آخر فان حصل من هذا التعلق الشخص الاول كان حشرا واقعة لا تناسخة .

اقول: تقريره للمعاد الجسماني بد: آئه عود للشخص مع عدم عودا لبدن و تصريحه بد: أن الشخص انما هو مجموع الروح والبدن مشكل.

واشكل منه ما قرَّره فى الفرق بين الحَـُشر والتَّناسخ بانَّ الشخص فى الثانى غير الاَّول وفى الاَّول عينه اذ فى الفرق بينهما بهذا الوجه نظــر .

وقال في موضع آخر: الذالروح يعاد إلى ابدن آخر غيرالا ول ولا يشارك لـ في شئ منالا جزاء.

اب والملتزمون بمودالاجزاء .... ل، م ، آ،ش

مُثُمَّم قال : فان قبل هذا هوالتناسخ قتلنا سلَّمنا ولا مثناحة فيالا ُسماء والشرع جوز هذاالتناسخ ومنع غيره .

واقول: هذاالكلام مما تلقئاه جماعة بالقسبول و لعنك و من تبعه زعما ، ان المحذور هيهنا لزوم اطلاق التناسخ حتى يجاب، بانالشرعجو و هذاالنحومنالتناسخ ومنع غيره بل الاشكال هيهنا لزوم المتحذور السلازم للتناسخ كما ذكروه في بيان استحالته من استيجاب كون بدن واحد ذانهسين وكون شخص واحد ذا ذاتين وهذا بعينه وارد كلئما تعلقت نفس ببدن آخر سواء كان المجموع عين الشخص الا ول او غيره و سواء سمتى هذا في الشرع تناسخة او حشراً.

الاثراقالىابع فىالائمر الباقى مين كجسزاه (بسدن. خ.ل) الانسان كسس نكسه

اعلم اذالروح اذا فارق البدن العننصري يبقى معه امر" ضعيف الوجود من هذا \_ البدن قد عبرٌ عنه في الحديث بعجب الذّنب .

وقداختلفوا فى معناه قيل : هوالعقلالهيولانى . وقيل : بلالهيولى الا ولى . وقيل : بلالهيولى الا ولى . وقيل: الا جزاء الا صليئة و قال ابوحامد الغزالى : انتما هوالنفس و عليها منشاالنشاة الا خرة ١ .

وقال ابويزيدالوقواقى: هو جوهر" فرد يبقى من هذهالنشاة لا يتغيش ينشأ. عليهالنشاةالثانية . وعندالشيخالعربي هي اعيانالجواهرالثابتة .

ولكل وجه لكن البرهان مناً دل على بقاءالقئوة الخياليَّة التي هي آخرهذه

ا ـ و عليها بنشأ النشأة الاخرة ـ د،ط

النشأة الأولى و اوال النشأة الثانية ١.

فالنفى اذا فارقت البدن و حملت المتخيّاتة المدركة للمبعور الجسمانية فلها ان يدرك امورا جسمانية ويتخيل ذاتها بصورتهاالجسمانية التى كانت يحص بها فى وقت الحيوة كما فى السنام كانت يتصور بدنهاالشخصى و يحس به مع تعطّل هذه الحواس وركودها ، فان للنفس فى ذاتها سعما و بعسرا و ذوقا و شمّا و لمسا يدرك بها بهاالمحسوسات الفائبة عن هذاالهالم إدراكا جزئيّا و يتصراف فيها و هى اصل هذه الحواس الدنياويّة و مباديها إلا ان هذه فى مواضع مختلفة لا نهاهيولانيّة يحملها الحواس الدنياويّة و مباديها واحد لا نالتيس حاملها و حامل ما يتصوره ها فاذا مات الا نسان و فارقت مع جميع ما يلزمها من قواهاالخاصّة بها و معها القومّة البتصورة فيصور و يجد بدنه مقبورا مثدرك الآلام السواصلة اليه على سبيل المقوبات وحدية على اما وردت بهالمرائم ، فهذا عذاب القبر .

وان كانت سعيدة يتصوئر ذاتها على اصورة ملائمة ويتصادف الائمور الموعودة، فهذا ثواب القبر كما قال «صلى الله عليه وآله» : «القبَرُ روضَة" من رياض الجنئة او حتفرة" من حتفر النثيران» .

ايثاك وان تعتقد هذه الا مور التي يراها الا نسان بعد موت. من احوال القبر و احوال القبر و احوال البيت احوال البعث امورا موهومكة لا وجود لها في الا عيان كما زعمه بعض الا سلاميتين \_ المتشبّعين بأذيال الحكماء الغير المعمنين في اسرار الوحي والشريعة .

فان من يعتقد ذلك فهو كافر في الشريعية و ضال في الحكمة بل امور القيامة القوى في الوجود واشد تحصُّلاً في التجوهر من هذه الحسيات فان هذه الصوريوجد

الله يعرك الآلام الواصلة .... داط ٢- في اكثر النسخ المخطوطة : آخر هذه النشأة و اول النشأة الثانية

فىالهيولى! التي اخس<sup>ى</sup>الموضوعات .

والصورالا خروية اما مجرادة او قائمة في موضوع النفس ولا نسبة بين الموضوعين في الفرف والخسة فلا نسبة بين المصورتين في القواة والضعف على ال كليهما مدركان للنقس احتدهما بواسطة الالات الجسمانية والا خرى بدواتها فعلى ما حقتى الا مرصع أن يقال ان الدنيا والا خسرة حالتان للنفس وان يقال: ان النشاة الثانية عبارة عن خروج النفس الا نسانية عن غبار هذه الهيئات البدنية كما يخرج الحنين من بطن امة .

وقد وقعت الا شارة سابقا الى! ان سبب الموت الطبيعى فعلية النفس و تجوهرها و تقلئبها الى! عالمها و اهلها و رجوعها السيالة او متنعمه مسرورة او معذّبة منكوسة الرأس.

> الاشراق الشامن في "ان الحكمة يقتضى بكمث الانسان بجميع قواه و جَوارحــُه

ان كل وق من قوى العقل العملى لللانسان يسرى من نفسه الى البدن فان النفس بمنزلة طير سماوى له اجنحة ورياش فالجناحان هما القوتان العلمية والمعلية والرياش لكل من الجناحين هى القوى والغروع لها والبدن بمنزلة البيضة التى يخرج منه سلطير فاذاحان وقت الطيران يطير بجناحه الى السماء ويحمل معه كل ريشة من رياشه فهذا مثال النفس والغرض ان لكل قوة من قوى النفس كمال يخسعها و لذح و التم

<sup>1</sup>\_ على أن كليتهما مدركتان... أحديهما بواسطة.....داط ــ ل،ام

٣\_ ان كل قوة من قوىالانسان بما هو انسان يسرى من نفسه الىاليدن.... داط

٣\_ فهذا هو مثال النفس... داط... و الااحان وقت... بطير بجناحيه .... ل، م - آاق

الشواهدالر بوبية XYX

يناسبها كما مر" و بحسب كل ما كسبته يلزم لها في الطبيعة الجزاء كما قراره الحكساء من اثبات الغايات الطبيعيَّة لجميع المبادي والقُّوي عاليَّة كانت أو سافلة .

«فلبكثل" وجهكة هومواليها»ومن تحقَّق ؛ بهذا تيقَّن بلزوم عودالكل ولم يشتبه عليه ذلك وهذا مقتضى الحكمة والوفاء مالوعد والوعيد و لزوم الجزاء على مايراه الحكماء من لزومالمكافاة فيالطبيعية والمجازاة لاءمتناع وجسود ساكن فيالخليقة معطُّل في الطبيعة وقد مرَّ بيان اذلا ساكن في الكون ، وانَّ الكلِّ متوجَّه نحوالفاية . المطلوبة ، الا ان حشر كل احد الى ما يناسبه و يقصده فللا نسان بحسبه وللشياطين بحسبهم وللحيوانات بحسبها وللنباتات بحسبها كسما قال سبحانه في حشر افراد الا نسان : «يوم نكحشرالمنتقين ِ الى الرحمن وفدا ، و نكسوق المجرمين الى جهنتُم • كوردا» وفي الشياطين «فكورباك لنحشرتهم والشياطين» وفي الحيوان قوله: «واذا الوحوش حشرُ ت ٢ والطير محشورة" كل له ٨ اواب، و قوله: «وما من دابَّة في الأوض ولا طائر " يُطير بجناحيه إلا " أكم " امثالكثم ما فرَّطنا في الكتاب مين شَكَى ْ تُشُمُّ الى ٰ ربِتُهم يَحشرون» .

وفيالنبات «وتريالا رض هامدة فا ذا انزلنا عليهاالماء اهتزت و ربت وانبتت من كل زوج بهيج الى' قوله وان الله يبعث ١٠ من في القبور» وفي حق الجميع «و يوم السير الجبال ١١ وتركي الا رض بارزة وحكثر ناهم فلم نتماد را منهم احدا وعر صوا على ا ربتك صفيًا، وقوله : ﴿إِنَا نَحَنُّ نَرَ ثُ الْأَرْضِ؟ وَمَن عَلَيْهَا وِ البِّنَابِرِجِمُونَ،

7- س ۲۶ ی ۱۹۲

)۔ ومن لحقق علا ... داط 79 5 619 2 -7

المن ١٨٠٠ عدد

۱۰ ـ س ۲۲ ی د ۲۱ کسد.

11- س 11) ي 13

هـ س١١ـ ي ٨٩٠٨٨ ۷\_ س ۸۱ ی

١- س ٦ ي ٢٨

۱۱ ـ س ۱۱۸ ی ۱۲۶ ۵۹

وقوله: «وكل" آتيكة يومالقيامة الفردا» وقوله: كما بدأنا اوال خكلة المسيده» وقوله: «البدا كثنا عظاما الا و رفاتا البنا كمبموثون خلقا جديدا ، قتل كونوا حبجارة او حديدا او خلقا مما يكبر في صدوركم » .

الاشراق التاسع في سَبّب اختلاف الناس في كيفيّة المتعاد .

واعلم ان اختلاف اصحاب الملل والدايانات في هذا الاسمر وكيفيته اشها هو لاجل غموض هذه المسئلة المويضة و دقتها و كثير من الحكماء كالشيخ الرئيس ومن في طبقته الحكموا علم المبادى و تبلئدت اذهائهم في كيفيئة المعادحتى رضيت نفسهم بالتقليد في هذه المسئلة المهمئة لفموضها حتى ان الكتب السماويئة المحكمة متشابهة آياتها في بيان هذا المعنى ، مختلفة بحسب جليل النظر متوافقة بحسب النظر الدقيق .

ففىالتوريكة «انَ اهماالجنَّة يَمكننون فىالنَّميم عشرَ الفسنـَة ثَمَ يُصيرون ملاّئكة وان اهماالنار يمكنون فىالجعيم كذا او زىدمنها ثنَّم يصيرون شياطين،

وفىالا ُنجيل : «انالناس يُحشرون ملائكته ُ لايطمعون ولايشربون ولاينامون ولا يتواكدون» .

وفى بعض آيات القرآن: ان الناس يحشرون على صفة التكجر و الفسردانية كقوله: «كل آتيك يوم القيامة فرداً وقوله: «كما بكد كثم اول مر تقتعودون الأوفى بعضها على صفة التجشم كقوله: «يوم يتسحبون في النار على الموجوهم».

16- د ۲۱ ی ۱۴۰

۱۲ ـ س ۱۹ ی ۹۳

۱۵ ـ س ۱۷) ی ۵۲ ۵۲ <u>۵۲</u>

۱۱ ــ س۱۹ کی ۹۳ ا ۱۷ کا ــ من ۷۱ کا

١٨ ــ س٤٠ ي ٧٢ ــ س ١٥٤ ي ٤٨ ٠

<sup>17 -</sup> س ۲۱ ، ی ۲۸

وكذلك سؤال ابراهيم الخليل عنالله تعالى!: «رب" ارنى كيف ا تحيى الموتى» واستشكال عزير: «انى يحيى هذه الله بعد موتها» و حكايكة اصحاب الكهف تبيينا لهذا الائمر كما قال تعالى: «وكذلك اعشرنا عليهم ليعلموا ان وعدالله حق ». فبعض هذه النصوص يدل على ان المعاد للائبدان و بعضها يسدل على انته للائرواح والتحقيق ان الائبدان الائروية مسلوب عنها كثير من لوازم هذه الابدان فان بدن الا خرة كظل الازم للروح او كمكس يرى في مرئات كما ان الروح في هذا البدن كضوء واقع على اجدار، او كصور منقوشة في قرطاس ،

وقد كان شبه هذه الا خبار المنقولة عن الكتب السماوية واردة في الا حاديث النبكوية «على الصادع بها و آله الصلكواة والتحيثة كما هو المشهور بين اهل الحديث والر واية وفي كلام اساطين الحكمة وعظماء السفلسفة الذين اقتبسوا انوار علوميم بالرعبوع الى حامل الوحى والكتاب دون مت خريهم المقتعين على اطريقة البحث والتكرار غير المقتفين آثار الا نبياء في كشف الا نوار مثل ما ذكرناه .

قال سقراط مملتم افلاطن الا الهي؛ «وامثاالثذين ِارتكبُواالكباير فائهم يلقون في طرطاوس \* [طرطار س) ولا يخرجون منه ابدا .

واماالئذين ندموا على ا ذنوبهم مشدة عمرهم و قصرت آثامهم عن تلك الدارجة فائهم يلقون في طرطاوس سنة كاملة يتمكنابون ثما يلقيهم الموج الى اموضع ينادون منه : خصومهم يسئلونهم الا حضار على القيصاص لينجوا من الشرور فان رضوا عنهم والا اعيدوا الى طرطاوس ولم يزل ذلك دابهم الى ان يرضى خصومهم عنهم .

۱- سورة ابسراهیم ، ۲۰ س۱۵ ک ۲۰ س ۲ ک ۲۱ ت ۳ سر۱۵ ک ۲۰ سر۱۵ ک ۲۰ هم ۲۰ سر۱۵ ک ۲۰ هم ۲۰ سر۱۵ ک ۲۰ هم ۲۰ سر۱۵ ک ۲۰ 4- قوله : طرطاوس، وانظاهر انه طرطارس(Tartaros) شیء شبیهالدوزخ (Hades) دردور : الماد السلای ندور وتفال قیه ت

والذين كانتسيرتهم فاضلة يتخلصون من هذه المواضع من هذه الارض ويستريحون من هذه المحبس و يسكنون الارض التقيئة » .

قال المترجم : «طرطاوس شق كبير و اهوية تسيل اليها الانهار على الثهيصفه بما يدن على التهاب النيران و كائه يعني بهالبحر او قاموسا فيه مدردور، ١ .

وقال استادالفلاسفة في كتاب 'اثولوجيا: « اذالنفس اذا سلكت من السقل علوا ولم يبلغ الى العالم الاعلى الموغا تامكا وقفت بين العالمين وكانت بين الاشياء المقلية والحسية متوسطة بين العقل والحس غير ائها اذا ارادت ان يسلك علوا سلك با منو ن سعى ولم يشتك عليها ذلك بخلاف ما اذا كانت في العالم السفلي مم ارادت الصفود الى العالم العلمي الفائم العالم العلمي المائم العالم العلمي الذلك معا يشتك عليها .

# الشاهيد الثاني في احوال الآخيرة بوجه تفصيلي ملاقات و فيه إشراقات

يجب أن يعلم: أن الموت حقّ لا 'نته أمر طبيعى منشأه عراض النفس عن عالكم الحواس وأقبالها على الله و مملكوته وليس هو أمراً يمدمك بل 'يفر'ق بينك وبين ما هو غيرك وغير صفاتك اللازمكة ، لا 'ن القواطع قائمكة على' أن محل الحكمة لا ينعدم

۱۱ فودر : الماء الذي يدور و يخاف قيه الفرق...ض
 ۲- السولوجيا .

كما فىالحديث النبوى « تخليقتم للبقاء لاللفناء» وفى الحديث ايضا: «الا وض لا تأكل محل الا يمان» و فى الكتاب « احياء عيند ربتهم يرزقون فرحين بما آتاهم الله

الاشراق الثانی فی ماهیئة القبر و عَـذابـُه وثـُوابـُه

واعلم ان للا'نسان الكامل في ايام كنونه الدُنياوي اربَسع حياتات : النباتيئة والحيوانية والنُشطقية والقدسيئة ثرِنتاها ٢ دنياويئتان و ثنتاها ^اخرويتان .

مثال ذلك ، الكلام فان له حيوة امتداديّة تنفسيّة هي بمنزلةالطبيعة النباتية و حيوة صوتيّة لهي بمنزلةالا نسانيّة و حيوة معنوبيّة هي بمنزلةالا نسانيّة و حيوة حكميّة هي بمنزلةالروح الالهي.

فاذا خرج الكلام من جوف المتكلتم و دنياه دخل الى الماسن السامع و اخراه فورد اولا في منزلة صدره ثم الى قلبه فاذا ارتحل من عالم التكلئم والحركة الى عالم السمع والا دراك انقطعت عنه الحيوتان الا وليان لا ته انقطع النفس وعدم الصوت فلا يخلو حاله بعدذلك عن احدالا مرين لا ته اما في روضة من رياض الجنة وذلك اذا وقع في صدر منشرح بانوار معرفة الله و الهامات ملائكة فيكون قرين ملائكة الله و عباده الصالحين الزائرين لهذالقبر واما في حفرة من مخرالنيران و ذلك إذا وقع في صدر ضين حراج مشحون بالشرور والا فات موطن للشياطين والنائل مات ومورد للمنة الله و المقالة و المقالة و المقالة و المقالة و المقالة .

فان منالبواطن والصدور ما ينزل فيـــه لزيارته كل يوم 'الثوف منالملائك'ة والا'نبياء والا'ولياء لغاية صفائه فهو كروضةالجنان .

ومن البواطن ما يقع فيه كل يوم الف وسواس و كيذب و فتحش وخصومة و مجادلة مع الناس فهو منبع المتقت والفتصة والعذاب الاكيم فهو بعينه من الضيق والظلمة والوحشة كحنفرة من حفر النيران لقوله تعالى : «امن شراح بالكفر صدرا فعليهم غضب منالله ولهم عذاب اليم"».

فكذلك الا نسان اذا مات وارتحل عن هذاالمالم فقئد بقيت له حيدوتان الخرويتان ان كان من اهلها وانقطعت عنه حيدواته النباتية والعيوانية وانما قلنا : انقطعت . موضع : انمدمت . لا ناتحقيق ان ما وجد من الا شياء فلا يمكن انمدامه بالحقيقة والا فيلزم ان يكون قد خرج وزال عن علم الله سبحانه و قد قال : «و ما يكون من علمه مثقال كراة في الارض ولا في السماء» ومعلوم ان للجد وجودا كما للنفس؛ وللقالب تكونا كما للقلب .

فاعلم ان لكل منها قبراً حقيقياً فقبرالحيوة الجسكدانية النباتية والحيوانية هو مقدار تكونهما التدريجي و مداة تقلئها الاستكمالي في دارالدنيا و هي مقبرة ما في علمالله من صرورالا كوان الحادثة الموجودة سابقاً ولاحقاً في علمه تمالي ورودها في مقابر هذه الدنيا . و بعد صدورها عنها .

فاشير الى اهذهالقسَليَّة فى قوله صلى الله عليه وآله: « تخلَقالا واح قبل الا بحسام (الا بحساد. خ،ل) با كنفى عام » و الى اهذهالبعدية بقوله تعالى: «و إلى الله تترجع الا مور ؟» و اليهما جميما بقوله تعالى: «كما بكد تكم تعودون ٤».

واما قبرالنفس والروح فالى' مأوىالنشوس و مسرجعالا ُرواح كل يرجع الى' اصله: « اتنا لله و إننا اليه راجيعون°» .

۱- س ۱۱۱ ی ۱-۱ ت ۱۱۰ ی ۱۲ و س ۲۱۱ ی ۲

فالله سبحانه ابدع بقدرته الكاملة دايرة العرش بعقلها و نفسها فجعلها ماوى القلوب والا وروح و انشأ بحكمته البالفكة تقطئة الغرش وجعلها مسكن الطبايع والاجساد نشم امتر بمقتضى قضائه الا ولى و صوره الا سرافيلي لتلك الارواح والقلوب العرشية ان تعلقت بالقوالب والا بدان الفرشية ثم امر بقدر الحتمى ان تقبل قابلية هذه القوالب والا بدان الفرشية ثم امر بقدر الحتمى ان تقبل قابلية هذه القوالب والا والا عمالة فاذا والا عمالة الذي هو آت و قرب الوعد للمعات والملاقاة للعيوة و حميد الا وواح قائلين هانالله والمعون وعادت الا شباح الى التراب الرميم همنها خلقناكم ملا وفيها تميدكم .

واماالا واح الكدرة الظلمانية المنكوسة والنفوس الشقية التي الاكثرت بانعمالله فاذاتها الله لباس الجوع والغوف ققصات مع القالها واوزارها من حضيض العرش إلى اجهة الغرش باجنحة مقصوصة و قلوب مقبوضة و ايدى مطولة بحبائل العرش إلى اجهة الغرش باجنحة مقصوصة و قلوب مقبوضة و ايدى مطولة بحبائل مالما من قرار» فصاروا منكوسين مطلقين بين الفرش والعرش الولو ترى الذالم المشجرمون و ناكسوا رؤسهم عند ربهم فظهر ان المسوت وارد على الاوصاف لا على الذوات لائه تفريق لا اعدام و و وفع .

وان المقابر بعضها عرشيّة و بعضها فرشيّة فالا ولى للسابقين المقر ابين والثانية الما روضة من الجنان او حفرة من النيران «كما بدئّكم تعودون » ، «فريقا هدى و فريقا حق عليهم العثلالة» والعرش مقبرة الا رواح العرشيّة «اوال ما خلّق الله جوهر"» الحديث والفرش مقبرة الا جساد الفرشيّة «كما بدئنا اول خلق تشهده ».

ا ـ س ٢٠ ي ١٥١ ٢ ٠ س ٢٠ ي ٧٥

المشهدالرابع مم

الاشراقالثاك فىالتنبيه على ما ذكر بوجه عقلى"

اعلم اذالبدذالمحسوس امر" مركب" من جواهر متعددة ظهرت من اجتماعها الابعاد الثلاثة مع طبيعة لها 'اعراض"لازمة اومفارقه والطبيعة قدمر" انها امرزمانی" وهی مع 'اعراضهاالزمانیّة لایبقی زمانین «بلهم فی لبس من خلق جدید».

ثم اذاانتهى الا على والتأليف قد بطل، رجع كل عجوهر من جواهره الى عالمه والمجوهر قائم بذاته والعرض قائم بغيره فلا يجوز له الانتقال من موضع الدنيا الى موضع الا خرة كيف والاعراض المحسوسة من الكم والكيف والوضع وغيرها متغير مستحيلة الا نها تابعة للطبيعة وهى مستحيلة سايله لا يمكن بقاؤها في دار القرار و التقالها بعينها من دار الفناه الى دار البقاء.

فالعرض الذي شأنه التجديم والتشديم شيئا فشيئاكالحركة وما يقعفيها والزمان الذي يطابقها و يوازيها لايجوز ان يرتحل من هذاالعالم الى عالم الشبات والبقاء والا لكانت للحركة حركة و للموت موت فيلزم ان يكون الديمومة زوالا وينقلب الا خرة كنيا والحيوة موتا والحقية بطلانا والكل مستحيل .

فثبت ان عالم الا ّخرة غير عالم الدنيا وهـو عالم تام ٌ لا ينتظم مع هذاالعالم في سلك واحد ولا احدهما من الا خر في جهة واحدة او في اتصال واحدزماني ٌ اومكاني ٌ نمم الا خرة محيطة بالدنيا احاطة معنوية ٌ لا كاحاطة الحقيقة بالدرة بل كاحاطه .

الروح بالجسم .

ومحصَّل القول: انالموت اذا فارق بين جــواهر هذه الا جسام الـــد نياويَّة

و تلاشى التركيب بقى الجواهر المفردة واضعطّت الهيئات والاعراض ثم اذا جاء وقت انعود بامرالله ركتب الجسم من تلك الجوهر تركيب لا يقب الفساد فيكون الجسم الاخروى مجرد جواهر بلا اعراض هذه الدانيا ولم يكن له صفات مستحيلة زائلة حاصلة من انفعال المواد ، و مداة هذا الاضمحلال الى وقت العود ، زمان القبر و حافة البين المعوت والحيوة الثانويئة مثل حالة النايم لقوله صلى الله عليه و آله : «النوم الخراموت» .

الاشراق السرابع فىالاشمار ُ وإلى عسداب القبر ٢ بِما ذكسر ُ و مِعض علماء الاسلام

كل من شاهد بنورالبصير "ق باطنة فى الدئيا لرأه مشحونا بانسواع المتوذيات والسبّاع مثل الشهو "ق والفضب والمكر والحسد والحقد والكبر والرّياء والمعب وهى التى لايزال يفرسه " وينهشه ان سهى عنها لحظة "ب الا ان اكثر الناس محجوب العين عن مشاهدتها فاذا انكشف الفطاء و "وضع فى قبسره عاينها و قد تمثلت بصورها و اشكالها الموافقة لمعانيها فيرى " بعينه الحيّات والمقارب قد احدقت به واشاهى ملكاته و صفاته الحاضرة الا "ن فى نفسه وقد انكشف له صورها الطبيعيّة فان لكل معنى " صورة " يناسبه و فى الحديث عنه صلى الله عليه و آله : «اشماهى اعمالكم ترده اليكم» فهذا عذاب القبر ان كان شقيّا و يقابله ان كان سعيدا.

فبالموت يتجر د النفس عن البدن وليس كصحبها شي من الهيئات البدنية وهي عندالموت عارفة بمفارقة البدن عن دار الدنيامدركة ذاتها بقو عارفة بمفارقة البدن عن دار الدنيامدركة ذاتها بقو عارفة بمفارقة البدن عن دار الدنيامدركة ذاتها بقو عارفة بمفارقة البدن

المقبور الذى مات على صورته كما كان فى الرئويا يشاهد نفسها على صورتها التى كانت فى الدئيا بعينها و يشاهدالا مور مشاهدة عيان بحستها الباطنى فيسرى بدنها مقبورة و يشاهدالا كم الواصلة اليها على سبيل العقوبات الحسيئة على ما وردت به الشرايع الحققة وهذا عذاب القبر وان كانت سعيدة فيتخيل ذاتها وصور اعمالها وتتايج ملكاتها و ساير المواعيد النبويئة فوق ما كانت يعتقدها من الجنات والحدائق والحور المين والكأس من المعين و هذا ثواب القبر .

فالقبر الحقيقي هذهالهيئات و عذابه و ثوابه ما ذكرناه .

الأشراق الخسامس في البكعنث

واماالبعث فهو خروج النفس عن غبار هذه الهيئات المتحيطاتة بها كما يتخرج ــ الجنين من القرار السكين وقد وقعت الاشارة الى النه: دنياك و آخر تك حالتاك قبل ــ الموت و بعده و بعثك قدومك الى الله تعالى او مشولك بين يديه اما فرحانا بلقائه و راماً كارها له ومن احب القامة الماك الحب الله لقائه .

الاثر اقالبانس فىالحـّشــُر

قد بيئنا أن نوع الانسان بحسب هذه الفطرة الهيولانيئة والنشأة الحسيئة واحد"؛ و أما بحسب ما يتصور نفسه و يتجوهر به عقله المنفعل و يخرج الى الفعل في علومه و ملكاته يصير أنواعا مختلفة و يحشر اليها.

فحشر الخلايق على ' انحاء مختلفة حسب اعمالهم و ملكاتهم فلقوم على سبيل ــ

الو كفد: «يوم تعشر المتقين الى الرحمن كوفدا» ولقوم على سبيل الورد: «ونسوق المجرمين إلى اجهنم وردا» ولقوم على وجه التعذيب: «ويوم يعشر اعداء الله الى الى النار» و لقوم: «و نعشر المجرمين أيومئذ كزرقا» ولقوم: «ونعشره يوم القيامة إعمى " ولقوم « إذا لا علال افى اعناقهم والسلاسل يسحبون فى الحكميم تستم فى النار يسحبون فى الحكميم تستم فى النار يسحبون كل الحكميم الله فى النار يسحبون كل العلام الله كل المناقبة الله كل الله الله كل المناقبة الله كل الله كل المناقبة الله كل الله كل المناقبة الله كل المناقبة الله كل الله

فان تكرر الا فاعيل يوجب حدوث الملكات فكل ملكة تغلب على الا نسان فى الدنيا تتكسو رفى الا خرة بصورة تناسبها «كل يعمل على شاكليك».

ولا شك أن أفاعيل الا شقياء المدبرين أثما هي بحسب هممهم القاصرة النازلة في مراتب البرازخ الحيوانية و تصوراتهم مقصورة على أغراض بهيئة أو سبعيئة تغلب على نفوسهم فلا جرم يحفرون على صور تلك الحيوانات في القيامة لقوله: «و إذا الوحوش \* مخشر ته وفي الحديث: «يشحش بعض الناس على اصورة تحسن عندها القردة والخنازير».

#### حِكمة مشرقيّة

ان في باطن كل أنسان وفي اهابه : حيوانا انسانيا بجيمع اعضائه و حواسه و قنواه و هو موجودالا كن ولا يموت بموت البدن المنصري اللتحمي بسل محو التذي

| ۲_ س۱۹ ی ۸۹  | ۱۔ س ۱۱۹ ی ۸۸    |
|--------------|------------------|
| ٤- س ٢٠ ي ٢٠ | ۳- س٤١) ي ١٨     |
| ۱- س ۱۰ ی ۷۲ | . هـ من ۲۰ ي ۱۲۴ |
| ۸ـ س ۱۸۱ ی   | ۷_ س ۱۷ ، ی ۸٦   |

المشهدالرابع المشهدالرابع

یَحشر یومالقیامــُة و یحاسب و هوالذی یثاب و یعاقـُب .

و حيوته ليست كعيوة هذاالبدن عرّضيئة واردة علسيه من الخارج و ائتما حيوته كعيوة النفس ذاتيئة ، و هو حيوان متوسئط بين العيوان العقلى والعيوان الحسى يتحشر فى الا خرة على اصور اعمالهو نيئاته و لهذا يرجع و يأوال معنى التناسخ الواردة فى مذاهب الا قد مين من الحكماء المعظمين كافلاطن و ستتراط و فيثاغورث و غيرهم من الا ساطين و كذا ما ورد فى الشرايع العقئة كما مرات الا شارة اليه .

الاثراقالـابع في ارضالمـُحشر

هى هذهالا وض التى فى الدنيا ، إلا الله الله في ينتبد ل غير الا وض التمد مد له مد الا ديم و نبسط «فكل ترى ا فيها عرو كم ولا المتاك» .

تجمع فيها جميع الخلايق من أول الدُّنيا الى اكتسرها لِلاَئتُها اليوم مبسوطئة على قدر يتسّع الخلايق كلئها؟.

ومعنى مدّها و بسطها لاينكشف اليوم الا لذوى البصائر الثاقبة ومن اطلق الله حققته عن قيدالزمان والسكان يعرف: المجموع الزمان وما يطابقه كساعة واحدة هي شأن واحد من شئون الله مشتمل على شئون التجليات الواقعة في كل يوم وساعة و كذا مجموع الا مكنة الواقعك في كل وقت، فكما اتصلت الا تأت في نظر شهرده ، اتصلت الا مكنة التي في كل آن ، فعلى هذا القياس المصلت الا رض الموجودة الا أن ما مم الا رانى الموجودة في الا رائل والا بادفه كذا يصير الارانني كلها ارضا واحدة فيها الخلايق كلها عند شهود الملائكة والنبيين والشاهداء كما قال الشتمالي الاواشر قت الخلايق كلها عند شهود الملائكة والنبيين والشاهداء كما قال الله تمالي الواشر قت

الأوض منور ربها ووضع الكتاب كوجيئ بالنبيتين والشئهداء و قتضى بينهم بالحق وهم لا يتظلمون، ووضع العوازين في ارض المحشر لكل مكلتف ميزان يخصه .

الاشراقالشسامن فىالصسراط

قد علمت من تضاعيف ما ذكر ناه ان لكل شئ حركة جبائية و عبادة فطريقة و للا نسان مع تلك حركة "ماخرى" اراديقة في طلب ما يظنئه خيرا و كمالا" و هذا المعنى مشاهد لمن انكشف النتماب عن بصيرته في اكثر المسوجودات و خصوصاً في الا نسان لسمة دايرة وجوده و عظم قوسه الصعودي فان لكل شخص منسه من ابتداء حدوثه الى منتهى عمره انتقالات جبائية وحركات طبيعية اشتدادية فاول نشاقالا نسان بحسب جسمه و قالب ب قو"ة استعدادية "مع" صورة طبيعية شأنها حفظ المزاج للتركيب "تم صورة معدنية لماد"ة بدنه "منمية" لها الى كمال النشو ، "مم" صورة حيوانية يدرك للمحسوسات و يتحر"ك بالا ودة وهذا آخر درجات الصور الحسية .

واول درجات الصور العقليّة قوتة يسمى عند الحكماء بالعقل المنفعل ثمّ ينتقل من صورة الى الله المالم بالعالم المقلى ويلحق بالمسلاء الا على ان ساعده التوفيق او يحشر مع الشياطين والحشرات في عالم الظلمات ان ولام الطبع والشيطان وقار نه الخذلان.

فاول ما اقتضت النفس هو تكميل نشأتها الحسيئة و تعسمير هذا القالب ليكون مسكنا لقواها و ممسكرا لجنودها ، ثم اذاكملت هذهالنشائة وعشرت هذهالمملكة

۱ــ س ۴۹، ی ۲۹

٣- وللانسان معذلك حركة ارادية... ل، م ين \_ آك.

وقویت جنودها اخذت فی تحصیل نشأة ثانیـّة و منزل آخر فتوجّهت انی' عالم آخر هو اعلى' من هذاالعالم و اشرف و اقرب الى' بارئها فهذا معنى صراطالله التَّذيفطُّر ـ عليه الخلق فالا ستقامة عليها والتنتبت فيها هوالنذي ارادهالله من عباده و ارسل لاجله رسوله اليهم لقوله : «وانك لتهدى إلى صراط مستقيم صراطالله الذي له ما في ــ السَّمُوات ١ وما في الارض» والا ُنحراف عنه يوجبالسُّقوط عن الفطرة والهُّوي ُّ الى جهنتم التي قيل لها: «هل امتلائت ٢ وتقول هل من مزيد».

وهوادق منالشُّعر و الحكمُّ منالسيف لائن كمال الانسان في سلوكه الي الحق منوط باستكمال قنو تيه اماالعلميئة فبحسب اصابةالحق فيالا نظار الدقيقةالتي هي اداق من الشعر في المعالم الالهيئة .

واماالعلميتة فبحسب توسئطالقو قالشتهكوية والغضبيتة والفكرئة فوالاعمال لتحصيل ملكه العداله و هي احد من السف.

فللصُّراط المستقيم وجنهان : احدهما ادق من الشعر والا خر : احد من السيف والا ُنحراف عن الوجه الا ُول يوجب الهلاك « ان الذين لا يؤمنون ٢ مالا خرة عن \_ الصّراط لناكبون» والوقوف علىالوجهالثاني يوجبالشق والقطع و اليه اشير بقوله تعالى الله الله المنافي الحميم، وقوله تعالى : «ولاتركنو االى التَّذين " ظلَّموا فتمسَّكم النار» و قوله تعالى!: «اثاقلتم الىالاً رض اركضيتم أ بالحيوةالدنيا من الاخرة» و قوله تعالى حكاية عن النبي صلى الله عليه وآله: «أن هذا صراطي مستقيماً فاتتبعوه» اى مر وا على الصرِّراط الا "خرة مستوياً من غير انحراف و ميل وفي الخبر عنه صلى الله

> ا ــ س۲۶۰ ی ۲۵ 47 5 HT 0 - 7

هـ س ۱۱۱ ی ۱۱۵

٧ ـ سي٦ ختي ١٥٤ .

۲- س ۱۵۰ ي ۲۹

ا ـ س ) ، تي ٧٣

٦- س ١٠ ي ٢٨

عليهوآله ("يمر المؤمن على الصرّ اطكالبرق» وورد ايضاً «ان الصرّ اط "يظهر يوم القيامة للا بصار على فقد نور المار"ين عليه فيكون دقيـــقا في حق بعض و جليلا" في حق آخــرين » .

و يصدق هذاالخبر قوله تعالى : «نورهم كسمى ^ بكين ايديمِسم و باكتمانهِسم» والسئمى مشى وما ثمثة طريق الا"الصراط.

وانما قال : باكمانهم لائ المؤمن في الا خراة لا شمال لـ كما ان الكافر لا كيين لـ ه .

وبالجملة النور هو نورالقو "ةالنَّظريَّــة و بحسبه 'يسفى الا'نسان طريق الحق" بقو "تهالممليَّة فهذهالا "ية قد جمعت فايدة الخبرين المذكورين .

فالصر اطالمستقيم هو الوسط الحق بين الاعمراف ولا عرض له و لذلك ليس في قدرة البشر الاستقامة عليه الاسمن شاءالله .

وقال النبى صلى الله عليه و آله : «شيئبتنى سورة هو دلمكان: فاستقم كما امرت » فلاجر م يرد ممثالنا النار وردا «ما» لقوله تعالى : « اِن مينكم الا واردها ، كان على ربتك حتما مقضيًا ١٠ » .

### كشف ملكوتي"

اعلم ان الصراط المستقيم الكذى اذا سلكت اوصلك الى الجناة هو صورة الهدى الكذى انشأته لنفسك مادمت في عالم الطبيعة من الاعمال القلبيئة فهو في هذه الدار كساير المعانى الفايئة عن الحواس" لايشاهد له صوراة حسيئة فاذا انكشف غطاه الطبيعة بالموت يمنك لك يوم القيامة حبرا محسوسا عنى امتن جهنم اوله في الموقف وآخره

المشهدالرابع المشهدالرابع

على 'باب الجنة ' يعرف من يشاهده انه صنعتك و بنائك و يعلم اته قد كان في الدنيا جبراً ممدودا على ' متن جهنم طبيعتك التي قيل لها : «هل امتلائت وتقول الهم مزيد» ليزيد في طولك و عرضك و عبقك « من ظل الذي المناشخين الذي المناشخين الذي المناشخين على أخلي عبد الطبيعة بل هو الذي يقودها الى الهنب الشهوات و توقد فيها نارها فالكامل من يطفى نارها بماء التوبة و ماء العالم في العوط الذي فيه قواة قبول الاعمال والطناعات قبل قيام نشأة المجازاة.

الاشراق التاسع في 'نشرالكتب والصَّحارِيف

كل ما يدركه الانسان بعواسة يرتفع منها اثر الى الروح و يجتمع فى صحيفة ذاته و خزائة مدركاته و هو كتاب منطو اليوم عن مشاهدة الابصار فيكشف " له بالميوت ما يفيب عنه فى حال الحيوة مما كان مسطورا فى كتاب لا يجليها الا لوقتها وقد مرا ان رسوخ الهيئات و تأكد الصتفات وهو المسمئى عند اهل الحكمة بالملكة وعند اهل النبوء والكشف بالملك والشيطان يوجب خلود الثواب والعقاب .

فعلم انالا الرالحاصلة من الافعال والاقوال في النتفوس بِمنزلة النتقوش الكتابية في الالواح «اولنك كتنب في قلوبهم الايمان» و هذه الالواح النفسية يقال لها صحابف الاعمال و هذه النقوش وانصور كما يفتقر الى اقابل يقبلها يفتقر الى اناقش و مصور فالمصورون والكنتاب هم الكرام الكاتبون وهم طائفتان : ملائكة

۲\_ س ۱۵۰ ی ۲۹ ۱ـ س۷۷۰ ی ۲۱

بـ عن ۱۰۰ ت.۰. ٦\_ لايجئيها لوفتها الا هو .

١\_ نعرف من مساهدته الله مسعنك... داط

۳\_ س۷۷۷ ی ۲۰

هـ تكتيف لەيالىرت ... دەط

۷\_ س۸۵۱ ی ۲۲

اليمين و ملائكةالشمال «اذ يتلقى ^ المتلقئيان عناليمين وعنالشمال» و فى الخبر «كل من عمل حسنة يخلق الله منها ملكا "يثاب به ومناقتر ك سيتسنة يخلق الله منه شيطانا "يمكذ"ب به» : «اذالئذين قالوا ربئناالقائم استقاموا تتكنز "ل عليهم الملائكة» الاسمية .

و منشأ ذلك كما مر" مرارا إن الدارالا خرة هي دارالحيوة والا دراك لقوله تعالى. «و إن الله الدارالا خرة لهي الحكيروان».

و مواد" اشخاصها هىالنتامئلاتالفيسكويّة والنصوّرات الوهميّة فيتجسّم ــ الاُخلاق والنئيات فىالاَخرة «يوم تبلىاًلسّرائر" » كمايتروّح الاُعمال والافعال

۹ سرا ۲۰ ی ۲۰ ۱۰ سر۲۱ کی ۲۲۱

۱۱ ـ س ۲۲ ی د ۲۵ ۱۱ س ۸۱ ی ۱۰

11\_ س۲۱ ی ٦٤

۸ـــ س.۵۰ ی ۱۹ ۱۱ــ س ۲۵۰ ی ۲۵ ۱۲ــ س ۱۵۵ ی ۶۷

10- س ۱۸۱ ی

المشهدالرابع مواد

فى الا ولى الفعل هاهنامقد م على الملكة وهناك بالعكس قال سبحانه فى قصَّة ابن نوح: « إنَّه عمل غير صالح ١ » وفى الخبر: «خلق الله الكافر مين ذنب العؤمن».

وفی کلام فیثاغورث: « اعلم ائتك ستتمارض لك فی اقسوالك و افعالك و افعالك و افكارك و ستینظهر لك من كل حركة فكریة او قولیة او فعلیه ، صور روحانیة و جسمانیه فان کانتالحرکه غضیبه او شهنویة صارت مادة لشیطان یتوذیك فی حیوتك و یعجبك عن ملاقاة النور بمد وفاتك و ان کانتالحرکة عقلیة صارت ملیكا المتذك بمنادمته فی ادنیاك و تهتدی بنوره فی آخرتك الی جوارالله و کرامته .

فاذاانقطع الانسان عن الدنيا و تجرد عن مشاعر البدن وكشف عنه الفطاء يكون الفيب له شهادة والسرع علانية والخبر عيانا فيكون حديد البحصر قاربا لكتاب نفسه بقوله سبحانه: «فكشتفنا عنك غيطائك فبصرك ٣ اليوم حديد» و قوله: «وكل انسان الزامناه طائيره في عنته و تخرج له يوم القيامة كتابا يتلقيه منشوراً إقراء كتابك كمي ابتفسك اليوم عليك حسيبا».

فمن كان من اهل الستّعادة واصحاب اليمين و كان معلوماته امورا مقدّسة «فقد اوتي كتابه بينمينه» من جهة عليّيين وما ادرايك ما عليّيُون كتاب "مرقوم بنشهندهالمنسقر بون» و من كان من الانشقياء المردودين وكان معلوماته مقصورة على الجرميّات فقد اوتي كتابه من جهة سِجيّن «إن الفتجار ؟ لغي سِجيّين» لكونه من المنجر مين المنكوسين لقوله: «ولتو رين المنكوسين لقوله: «ولتو رين إذ الفجر مون ناكيسوا راوستهم عند ربّهم».

؟\_ في احراك ... خال ، آكل \_ داط \_ ل، ا

ا ـ س ۱۱ ی ۱۸

<sup>}</sup>\_ س۱۷ ی ۱۱

ت س ۸۲ تا ۱۱۸ تا ۱۲ تا ۲۱ تا ۲۱

٣ ـ س ٥٠ ي ٢١ .

ه د سن۲۸ تن۷

۷ ــ س ۸۸۰ ی ۷

> الاشراقالعساشر فى الحساب والميزان

لسُماتك قد تنبُّهت من الأصول التي كرزنا ذكرها: ان كل مكلَّف يرى يوم الا خرة حاصل متفرقات حسناته وسيئناته و يصادف جامع كل دقيق و جليـــل من افعاله في كتاب «لا يتفاد ر" صغيرة ولا كبيرة \ الا" احصيها ، و وجدوا ما عملوا حاضرا ولا يظلم ربك احدا» .

والحساب عبارة عن جمع تفاريق المقادير والاعداد و تعسريف كمبلكفها و في قدرةالله ان يكشف في لحظكة واحدة للخلايق حاصلحسناتهم وسيئاً تهم«وهواسرع الحاسبين ٢ ، و يكر ف ايضا كل احكد مقدار عمله بمعيار صحيح يعبرعنه بالميزان وان لم يسا و ميزانالعلوم والاعمال ؛ موازينالا جرام والا تقال ، كــما لا يساوى ميزانالفلسفة وهوالمنطق ميزانالا وتفاعات والمواقيت وهوالا سطئرلاب وميزان الدواير والقسيّ و هوالفرجار و ميزانالا عبدة و هوالشَّاقول و ميزانالخُطوط و هوالمسطر وغيرها منالموازين كالعروض للشعروالحس والخيال لبعض المدركات والعقلاالكامل للكثل وبالجملة يكون ميزان كل شي من جنسه ٢.

> الاشراق الحادي عشر في معنى النَّفخ

قال سبحانه : «و تنفيخ في الصور أي ولما سئل النبي «صلى الله عليه و آله» عن ..

٤ - س ٤ ي٢٢

۱- س۴۲ ی۱۲ ۲ ــ س ۱۱۸ ی ۲ ٣- ميزان كل شي يكون من جنسه ، آاق \_ داط \_ مان

الصور ، ما هو ؟ فقال : «قكرن" من نور التقكمة اسرافيل، فوصف بالسُّعة والضيق واختلف في ان اعلاه ضيق و اسفله واسعاد بالعكس و لكلِّ وجه".

والصور بسكون الواو و قرء بانفتاحها ايضًا: جمعالصورة ، والنفخة نفختان تَفخة يُطفى|لنار و نفخة يشعلها .

قال تعالى : «و تنفيخ فى الصور ا فصحيق من فى السموات ومن فى الارض الا من شاءالله » من ثنغ فيه اخرى ا «فاذا هم قيام ينظرون» فاذا تهيئات هذه الصور الا من شاءالله » والمنتقب المحترق و هو الا ستعداد لقبول الا وواح كاستعداد العشيش بالنار التى كمنت فيه لقبول الا شتمال والعسور البرزخية كالسرج مشتملة بالا وواح التى فيها ، فيتنفخ اسرافيل نتفخة واحدة فيم على المك الصور فيطفيها و تمر النفخة التى تلها و هو الا خرى على الصور المستعدة للا شتمال و هى النشاة لا خرى فيشتمل بارواحها «فاذاهم قيام ينظرون » فيقوم تلك الصور احياء ناطقة بما ينظمهاالله .

فمن ناطق بالحمد لله و من ناطق يقول: «'من بعثتنا مين مرقدنا؟» ومن ناطق بـــ «الحمد لله النّذي احيانا بعد ما اماتنا؛ و ِ اليهالنّشور» .

و كل ينطق بحسب علمه و حاله و ماكان عليه و نسى حاله فى البرزخ ويتخيل ان ذلك منام كما يتخيله المستيقظ ، وقد كان عندموته وانتقاله الى البرزخ كالمستيقظ ، هناك وان الحيوة الدنيا كانت له كالمنام و فى الا خرة يعتقد فى امرالدنيا والبرزخ الته منام .

١- ب٣٦٠ ع. ١٨ توله : الا بنشاء الله. أي اللهي قامت قيامته في هاده النشأة لقناءه في الحق وبغائه و صحوه
 به بعد محوه لا يختر فيه نفخ السور. قال على عليه السلام: هلو كشف النظاء ماردوت بقيناه.
 به بعد محود لا يختر فيه نفخ السور. قال على عليه السلام: هلو كشف النظاء ماردوت بقيناه.

الاشراقالثانی عشر فیالقیامتین الصنّغری! والکُتبری!

فالأولى معلومة من مات فقد قامت قيامته ، وكل مافى القيامة الكثبرى اله نظير فى العثمرى او مفتاح العلم بيوم القيامة و متعاد الخلايق هو معرفة النشف و مراتبها والموت كالولادة فقس الا خرة بالا ولى الاوما خلقكم ولا بعثشكم الا كنفس واحدة » .

فين اراد ان يعرف معنى القيامة الكثيرى او ظهور الحق بالوحدة الحقيقية و عود الروح الاعظم و مظاهره اليه و فناء الكلّ حتى الافلاك و الاملاك و الارواح و النفوس كما قال تعالى : «فصعيق من فى السعوات ومن فى الا ومن الا من شاءالله وهم الثنين سبتقت الهم القيامة الكبرى؛ فليتأمثل فى الاصول التى سبقذكرها من توجئه كل سافل الى اعال و رجوع كل شى الى اصله ، و مين اثبات الحركات الطبيعية و غاياتها و انتصال النتفوس الفلكية بنما يا تها العقلية .

ومن نظر فى الا نقلابات الواقعة فى اطوار خلقة الانسان من صورتها نطفة "ثم عقلا" و هكذا الى المشاء الله و يتحقق بمعنى قوله تعالى : «يا اليها الانسان الثك علام كلاح الى ربك كدحا فكما لاقيه و هذا وكشفا لا سماعا وتقليدا به لم يشكل عليه التصديق بالقيامة الكبرى قال تعالى! : « و شر ميراث السموات والا رض و وقوله تعالى! : «كل من عليها والا رض و وقوله تعالى! : «كل من عليها

۱ - س ۲۱ ی ۲۸ ۲۸ ۲۸ ۲۸ ۲۸ ۲۸ ۲۸ ۲۸ ۲۸

٣- قوله وهماللين سيقت لهمالقيامةالكبرى! ........ همالاسبياه والكمل منالاولياء اللين قامت فيامتهم في هلدالنشاةوالصغوابالولادز النائية . ٣- س ١٩٠٤ ي ٦

۵۔۔ س ۹۲۸ ی ۸۸

فان و يَبقى وجه وبتك ذي الجلال والا كرام» .

و ارنكار من لم يُصلِ الى! هذاالمقام و لم يُمُنِل هذهالسَّعادة بذوقالعيان او بوسيلـَة البرهان اما لغروره يعقلهالناقص او لضعف ايمانه اعاذناالله و احواننا منه .

ومن تنوَّر قلبه باليقين يشاهد تبدئل اجزاءالعالم : اعيانها و طبايعسها و نفوسها في كلُّ لحظكة (تبدئل اجزاءالعالم و اعيانها . خ،ل) .

فالكل متبدلة و تعيناتها متزايلة ، ومن شاهد حشر جميع القنوى الانسانية مع تباينها و تخالفها واختلاف مواضعها في البدن و تفتن آثارها المترتبة عليها في هذه الدار اللي ذات بسيطة روحانية و إضمحلالها فيها هان عليه التصديق برجوع الكل الى الواحد القهار .

واعلم انالنفخة و ان كانت من جانب الحق واحدة لا حاطته بجميع ماسواه نكتها بالنسبة الى الخلايق نفخات متعد دة حسب تعد دالا شخاص كما ان الا وزمنة والا وقات المتمادية اهيهنا اشما هي ساعة واحدة بالقياس اليه « وما امسرالساعة إلا واحدة ١» والساعة إيضا مأخوذة من السعى لا ن جميع الا شياء متوجهة اليه تمالى اساعية نحوه و تمام التحقيق في هذا الباب يكتاج الى الملازمة طريقة اهل الكشف و كثرة المراجعة اليهم .

الاشراقالتالث عشر فىالجنئة والنئسار

يجب ان يعلم: انالجئة التي خَرَاجَت عنها ابونا و زوجته لخطيئتهما غير جنّةالا خرة التي وعدالمتتقون بوجه.

١١ـ س ١٦٨ ي ١٨٨
 ١٥ اللجنة التي خرج عنها ... داخل أو أد و الظاهر أن تأثيث القمل باعتبار المصحلوف الي الروجة ،

لائن هذه لايكون ظهورها ِ الا بعد خرابالعالم و بوارالسموات و ا نتيها -الدينيا و ان كانتا متثقين في العقيقة والجوهـــر .

وبيان ذلك: انالموت لما كان ابتداء حركة الرئجوع الى الله وكانت التفاية فى كل حركة عين البدائه مرتبة و غيرها وجوداوكمالاً ، فكان بين جنة هبوطالاً رواح وهى المسئاة عند المحققين من اهل العرفان والشريعة موطن العهد ومنشأ اخذ الميثاق من الذراية وبين جنة صعود الائشباح مطابقة ، لائن حركات الوجود نزولاً على حدود حركاته ارتفاعا على الشفاكس بين السلسلتين وكسل مرتبة من احديهما غير نظيرته من الاشخرى الاعينها من كل وجه والا لزم تعصيل العاصل و هو معال .

ا وبهذاالمعنى قالت العرفاء: « ان الله لا يتجلى في صورة مر تين وقد شبئهوا ها تين السلطتين بقوسى الدايرة اشعارا بان الحركة التانية رجوعيّة انعطافيّه لا استقاميـــه

واما مكان الجنّة والنار فاعلم ائه ليس لهما مكان في ظواهر هذا العالم لائته محسوس وكل محسوس بهذه الحواس فهومن الدنيا والجنّة والنار من عالم الا خزة نمم مكانهما في داخل حشجب السماوات والا وض ولهما مظاهر في هـذا العالم وعليها يتحمل الا خبار الواردة في تميين بعض الا مكنة لهما والنقول والروايات في ذلك كثيرة مختلفة ذكرنا وجه التوفيق بينها في المبده والمعاد ٢.

قال بعض العرفاء: «واعلم عصمناالله و إيثاك اذالنار مين اعظم المخلوقات و

ا ـ فرنسخة: داطأ: «ولهذا لمعنى».. والعنكلم بهذه الكلمة الشيخ، لاكبر محيى الدين وتلميذه القونيوى وساير من لبعهما قال الشيخ الاكبر: «ان في جمال الحق سعة لولكرر لضاق نعن قدلار ماخذ هذه القامد في شرحنامل المقدمة التي صنفها العارف القيصرى» طيهمشهد ه ١٩٨ ه. ق. ومصياح الانس س ١٤.

<sup>؟..</sup> العبده والمسعاد طرح 1214 ه ق ص-14 و كذا ذكروجهالتوقيق بينهما فيالاسقار مفصلا مبحثالتفس ط 1741 ه ق ص ۱۷، ۱۷۱ .

٣- والقائل الشيخالاكبر في الفتوحات المكية .

المشهدالرابع المشهدالرابع

بعيدةالقدَّعر وهي تحوى على حرور و زمهرُيسر ففيها البَّسرد على 'اقصى درجاته والحرّور على القصى درجاته والحرّور على القصى درجاته و بين اعلاها وقعرها خمس و سبعون مأة منالسنين وفي دارحرورها هواه محرق لاجسر لها سوى بني دم والا حجار المستخذّة آلهة والجن لهبها كما قال : «وُقود ماالنّاس الوالحرّجارة ، فكبكوا فيها هم الغاوون وجنود الميس اجمعون» .

و خلقهاالله من صفة الغضب لقوله: هومن يحلل اعليه غضبى فقد هنوىا» ولذلك تجبّرت على الجبابرة و قصمتالمتكبترين ومن اعجب ما روينا عن رسول الله صلى الله عليه و آله اتله كان قاعدا مع اصحابه فى المسجد فسموا هدرة عظيمة فارتاعوا فقال صلى الله عليه و آله: اتكرفون ما هذه الهدام؟ قالوا؛ الله ورسوله اعلم. قال: حجرً "القى من اعلى جهنم مثنذ سبمين سنة الان وصل الى قمرها وكان وصوله الله وصوله الله وصوله الله وكان عمرها و كان عمره سبمين سنة ، فقال رسول الله صلى الله عليه و آله: «الله اكبر» فعلم الصحابة: ان هذا العجر هو ذاك و انه منذ خلقه الله يهوى فى جهنم و بلغ عمره سبمين سنة فلما مات حصل فى قمرها .

قال تعالى : «افالمنافقين لا في الدارك الاسفل من النار» فكان سمعهم تلك الهدة التي اسمعهم الله ليعتبروا (فكان سماعهم تلك.... خال).

و راوی کاالنبی صلیالله علیه وآله ، انه سئل عن قوله تعالی : «کسا رهیقه صنعود ۱ م که فقال : انه جبکل من نار یصعد فیه سبعین خریفا انتج یهوی فیه کذلک کائید ا .

<sup>)-</sup> س71 ی ۲۴ هـ مه ۱۲ هـ س71 ه ی ۱۹ 7- س ۲۰ ی ۸۳ ه. ۱۱ ک ۱۱ ه. ۱۲ ه. ۱۲ هـ س ۲ د ی ۱۱ هـ ۱۲ هـ ۸۳ هـ س ۲ د ی ۱۲ هـ ۱۲ هـ

وقال ایضاً: یکاتُکُ ان یصعد عقبة فی النار کلئما وضع یده علیسها ذابت فاذا رجمها عادت و اذا وضکع رجه ذابت فاردا رفعها عادت و یهوی فیه الی اکسفلک سسافیلسین .

فذلك الصُّعود هو سفر الطبيعة من كاعلى اطبقتها الي اسفلها .

فانظر ما اعجب كلامالله و ما الطف تعريفالنبى «صلىالله عليه وآله» واشارته وما اغرب تعليمه .

> الاشراق الرابع عشر فىالا'شارة الى' مظاهرالجَنَّة والنار

ان لكل معنى منالمعانى الاصوليّة حقيقة و مثالا و مظهرا قالانسان مثلاً له حقيقة كليّة و هوالانسان العقلى الجامع لجميع خواصّه و لوازمه ، مظهر لائسم الله وهى الروح المنسوبة الى الله فى قوله : فنتفتخت فيه ١ من روحي» .

وله امثلة شخصية كزيد وعتمرو ولهمظاهر كالمرائى الصقالية والمشاهدالحسية فكذلك للجئة حقيقه كيئه هى روح العالم ومظهر لائسم الرحمن «و يتوم نتحشر المستقين الى الرحمن وفدا» ولها مثال كلتى وهو العرش الاعظم مستوى الرحمن ارض الجئة الكرسى و سقفها عرض الرحمن ولها تمشاهد و مظاهر جزئية .

وكذلك النار لها حقيقة كليئة جامعة هي البئمد عن رحمة الله بحسب اسمه الجبار والمنتقم ولها نشأة مثاليئة كليئة هي طبقات سبعكة " تحت الكرسي «موضع القدمين قدم الجبار» و قدام صدق عند ربتك» وفيه اصول السئدرة التي هي «شجرة بـ

۱... س حجر ۱۵ ، ی ۲۹ . ۲- سورة الهنزة ، ۱۵ ، ای ۲ ، فی نسخة داط ، وقیه امیرال السفرة التی هی من....

الزّقوَّم طعام الاَثيم » وهناك ينتهى اعمال الفُجّار والمنافقين ولها امثلة جزئيّة هى طبيعة كل احد و هواه فى اولاه و اخراه ولها ابواب و مشاعر و هى سبعة و هى عين ابواب الجنتّة فانتها على شكل الباب انتذى اذا فتح الى موضع انده به موضع آخر فمين غلقه لمنزل عين فتحه لمنزل آخر و هذه الا بواب مفتوحة على الغريقين اهل النار و إهل الجنتّة إلا باب القلب فأنه مطبوع على اهل النار ابداً «لا يتفشع لهم البوابا السماوات ، ولا يدخلون الجنتة حتى المبحر الجكرا في سم الخباط».

لائن صراطاله ادق من الشعر فيحتاج من يسلكه الى كمال التدقيق والتلطيف و انى تيستر للحمقاء الجاهلين خصوصاً مع الا غتسرار والائستسبداد برأيهم من غير تسليم و انقياد .

فابواب الجحيم سبعة و ابواب الجنة ثمانية و هذا الباب الذي لا يفتتح لهم ولا يدخل عليه احد منهم هو في السور فباطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله المذاب وهي «النارالتي تطلع على الافنيدات ٢» وللنار على الانفنيدة اطلاع لا دخول، لفلق ذلك الباب فهو كالجنة حسّقت بالمكاره.

والسُّور حجاب مضروب بين الفريقائين يسمَّى الاعراف بين الجنَّة والنار و هو مقام من اعتدلت كفَّتنا ميزانه «وعلى الاعراف رجال" يُعرفون كلا بسيماهم و نادوا اصحاب الجنّئة ان سكلم" عليكم لم يدخلوها " وهم يُطعمون . الا ينة» .

و اعلم ان جهنتُم 'تعوى علىالسَّماوات والا'رض على' ماكانتا عليه اذا كانتنا رُتَقاً فر'جُمُعنا الى اصنِفُتهما منالوَّنق و الكواكب كلُّها طالعة و غاربة على' اهل ــ النار بالحرور علىالمقرورين و بالزَّمهرير علىالمحرورين و ذلك بعدالمؤاخسة و

<sup>1</sup> ـ ابرات السماء ، سورة ١٧ آية٢٨

۲ ـ س ۱۰۱۶ ی ۱ ۲ ـ س ۷۷ ي )}

استيفاء العذاب بما هو اجرموا و كذلك طعامهم و شرابهم من شجرة الزقوم لكل انسان بحسب ما يبرده او يسخنه كالظمان يجد ماء اباردا فيكجرد ك من اللئذة لا ذهابه حرارة العكش و كذلك ضدء .

### ُ تنبيه''

ذكر بعض <sup>1</sup> اكابر العرفاء في قوله تعالى : « واتتقواالنار التي <sup>7</sup> وكقودهاالناس والعجارة» .

د ان النارقد يتتخذ دواء البعض الا مراض و هوالداء الذي لا يشفى الا بالكى من النار فقد جعل الله إلنار وقاية فى هذا الموطن من داء هو اشد من النار فى حق المبتلى به و ائ داء اكبرمن الكبائر فقد جعل الله لهم النار يوم القيامة دواء كالكى بالنار فدفع بدخولهم النار يوم القيامة داء عظيما اعظهم من النار و هو تفسّب الله و لهذا يخرجون بعد ذلك من النار الى الجناة كما جعل فى الحدود الدنياوية و قاية من عذاب الا تخرة » . انتهى اكلامه .

اقول : هذا في حق المؤمن الفاسق واما في حق الكافر فسنبيته عليه فيما سيأتي انشاء الله".

## تنبيه" أخرى (آخر، خ،ل)

لما اشرنا الى : ان الجناة فوق السماء السابعة بل داخل في محجب السماوات . فاعلم ان كثر ته الا اثير و اشعة الشئس والكواكب التي هي بمنزلة الجمرات

الدوم الشيخ العارف الكامل المكمل محبى الدين ابن عربى في فتوحاته المكية
 سور بقره ٢ فالقوا نارالتي ٤ ي ٢٢

آب اکثر النسخ ۱۹ اما فیحق الکافر فسنبینه فیصاسیاتی، مزدون ذکر لفظ علیه .

تعتالقيدر و فوقه بوجه كما يؤثر في الموائدات و نضج هذه الفواكه والمعادن في حرارة العينيف مع كونها نارا كذلك من عرف نشأة الا خرة و موضع الجنئة والنار وما في فواكيه الجنئة من النفضج الذي يقع به الا التذاذ لا كليه من اهل الجنان ؛ علسم اين النار و اين الجنئة ، وان نضج فواكيه الجنئة سببها حرارة النار التي تعت مقتئر ارضها فيكون بها صلاح مافي الجنئة من لرض الجنئة فيحدث النار حرارة في متقئر ارضها فيكون بها صلاح مافي الجنئة من المكاكولات ولا نضج الا بالحرارة وهي لها كحرارة النار تعتالقدر فان مقتئر ارض الجنئة هو سقف النار والشمس والقتمر والنئجوم كلمها في النار اودعها الله فيها وفي احكامها ماكانت منافع حيوانات الدئيا و منافع حيوانات الجنئة فيفعل بالا شياء هنالك علوا كما كانت تفعل بها هيهنا سيفلا وكما هوالا مرهيهنا كذلك ينتقل الى اهنالك علوا كما كانت تفعل بها هيهنا سيفلا وكما هوالا مرهيهنا كذلك ينتقل الى اهنالك بالمعني و إذا ختالت المؤور فافهم ان كنت موقفا .

الاشراق الخسامسعشر فى احوال يعرض يومالقيامة على الجشلة

وتفاصيلها مُستفادة منالقرآن والحديث على اتتم تفصيل و اوضحه ِالا الله تَبَاء عظيم ا والناس عنه معرضون .

واعلم انالقيامَة كما "شكرنا اليه من داخل "حجّب السماوات والا وض فما لم ينهدم بناء الظاهر لم ينكشف احوال الباطن لا تن الغيب والشهادة لا يجتمعان و لذلك ورد عن النبى «صلى الله عليه و آله»: «لا يقوم الساعكة و على ا وجه الا وض من يقول الله الله» و منزلتها من هذا العالم منزلة الجنين من الرّحيم فلا يقوم الا هاذ زكر لتـــ

إلى وقي التفاسير : إن النبا المطبع هو على بن ابيطالب «هو النبا العظيم و فلك نوح»

لان بوجوه وانضاره في مبدئه تقومالقيامة. وقال: لوكتفالنظاء .... ولمعرى انالجنة خلتت من طل قطفه والنار من هبيته ونهره دعاشقم بر لطفت برنهرش بجده وفي حقه ورد: أنه قسيمالجنة والنار .

الا رض زرلزالتها 4» ، «وانشقت الستماه و فهى يومنذ واهية وانتشرت الكواكيب وكثور رت الشمس لا وخسف القمر أو ستير كالجبال أو عنطلكت المشار الأو ممثل مافى الصندور» .

فمادام السالك خارج حَبَّب السموات والأرض فلا يقوم القيامة «ومن مات فقد قامنت عليه القيامة» والله سبحانه داخل هذه الحجب «و عنده علم الساعة ١٣» و هذا هو الجواب الحق مم الكفار اذقالوا: «متى هذا الوعد ان كنتم صادقين ١٣».

واذا مات كل واحد بنفخ الصور قامت القيامة الكبرى الافاردا تفيخ مى انصتور فصحيق من ان السماوات الا يق فظهر نورالا نوار وانكشف ضوء الحقيقى و تجلى جمال الا حكدية فلم يبق لانوار الكواكب عنده ظهور فهى مطموسة الا نوار مطوية السماوات بيكين الحق و يتصل كل مستقيض بالمقيض عليه فجمع الشمس والقمر واذا اتحد ذوالور مم النور والفعل بالفاعل لم يبق من القوى والحواس تأثير ولا للمحسوس بما هو محسوس عين ولا ا تكسر .

«لا يَرَ وَنَ فيها شمساً الله ولا زمهريراً ، وحمَّلتالاً وض الجبال فدكتنا دكة واحدة» لا تتهما ابدا في الزلزال والاندكائه من خشيةالله لا استقرار لهما ولا جمود

فى الواقع بل الجبال كالسُّحاب فى الذوبان والسيسلان والحسُّ يفلط فيها «فتَّرى ــ الجبالُ كتحسبها ؛ جامدة ً وهى تمر ً مراً السحاب فيومنِّذ وقعت الواقعة » .

فاذا كشف الفطاء يترى كل شئ على اصله منغير تغليط وتسرويق فالسماء والا والا والمنطقط وتسرويق فالسماء والا وضور وغيرهما لكونها من ذوات الا وضاع الشخصية التي ركتبت منمواد وصور واتمالاتها و اعراض مختلفة قام بها نحو وجودها المحسوس الذي منظهر الحواس وانفمالاتها فليس لها في مشهد آخر هذا النحو من الوجود الذي ينفعل منه الحواس بل يشاهد هذه الا شياء في عرصة الا خرة بحقايقها بمشعر اخروي يتنوار بنور ملكوت الله «تمالي شأنه» مشاهدة الا والمخبر وملاحظة الباطن والسر فيشاهد الجبال «كالمين المنفوش » لضعف وجوده و "يتكفق بمعني قدوله تصالي شأنه: «ويسئلونك عن الجبال فتقل "يسفهاربي نسفة فيكد رهما قاعاً صنفصة الا ترى افيها عروا والا اكتمال.

ويشاهد يومئذ نار جهنم « وقودها الناس والحجارة ^» وهى نار تأكل بعضها بعضاً و يُصول بعضها على ا بعض و هى نارتذرالعظام رميعاً وترى البحار مسجورة بها كما قوله : «واذاالبحار مسجر كه » .

وهذه النار غير النار التي تطلع على الا فنيدة فان هذه قدد تخبأت وذلك ١٠ بالنوم الذي قد يتنعلم به اهل العذاب فيخفظ عنهم بدلك من الا لام على قدره «كلسًا خبك الله نار محسوسة تقبل الزيادة والنقصان لا والنقصان لا والنقصان لا والنقصان لا والنقصان لا والنقصان الا و النقصان النقص النقص النقص الله و النقص النق

و يحتمل ان يكونالمراد كلما خبت يعنى النار المتسلطة على اجسادهم زدناهم سعيرا بانقلاب العذاب الى بواطنهم وهوالتَّفكُرُ فيالفضيحة والهول يومالقيامة و هو اشد من العذاب الجسماني و يحضر الخلايق كلتهم في عرصات القيامة «فاذاهم ١٢٪ بالساهـرَة» وينكشفالا عطية والحجب لا على البرازخ و يرتفع الحواجز «و نادوا اصحاب الجنَّة ان سلام" عليكم لم يدخلوها وهم يطمعون ١٢» واذا صرفت ابصارهم تلقاء اصحاب النار قالوا «ربَّنا لا تجعلناً ٤ مم القوم الظالمين» و «نادي اصحاب النار اصحاب الجنة ١٠ ان افيضوا علينا من الماء اومما ر ز قَسَكُم الله قالوا: ان الله حرَّمهما على الكافرين».

والمتنخائصون عند ذلك عنالبرازخ يتوجئهون الىالحضرةالربوبية هفاذاهمأأ من الا عداث الى ربهم ينسلون» .

والموت لكونه عبارة عن هلاك الخلق بواحد من طرفي التَّضاد ً و يقام بين الجنة والنار في صورة كبش املكح و يذبح بشفرة يحيى وهوصورالحيوة بامرجبركيل مبدء الا رواح و متحى الا شباح باذن الله ليظهر حقيقة البقاء السَّرمد بموت الموت وحيوة الحيوة والجعيم يحضر فيالعرصة على صورة بُعير وجيئ يومئذ بجهنم (ليتذكر الاُنسان . خ،ل) يتذكُّ رالاُنسان و يشاهدها اهلالعيان «و بـُرُوزَت الجحيم ١٧ لمَن يرى » فيطلم الخلايق من هول مشاهدتها على فنائهم و يفزعون الى الله لولا ان حبسهاالله لاحرقت السماوات والاكرض.

فهذه من علومالا خرة وهي كثيرة بخرجنا ايرادها عن المقصود وجملةالقول.

11 - س ٧٩ ) ي 14

ه۱- س۱۲ ی ۵۵

14\_ س 431 ي ۲۵ ۱۱ س ۴۲۱ ی اه

14- س٧٩، ي ٣٦، -- س ٢٦، ي ١١

<sup>11 -</sup> س 17 ، ي٧٧

ان مواطن القيامة سبعة وهي: المرض و الخذ الكتب والموازين والصرّاط والاعراف و ذبحالموت والماد بنة التي يكون في ميدانالجنة .

اماالمرض فهو مثل عرض الجيش يعرف اعمالهم في الموقف وقد وردعنه «صلئى الله عليه وآله» انته سئل عن قوله تمالى : «فسوف يشعار سب احسابا يسيرا» فقال : ذلك هو العرض فان من نوقش في الحساب عذاب «فيعرف المجر مثون المساهم» كما يعرف الاخيار هيهنا بزينهم .

واما الكتب «فامنا من اوتي كتابه بيمينه فسوف يتحاسب حساب يسيرا و يتعلب اني اهله مسرورا " » وهوالمؤمن السعيد لائن كتاب من جنس الالواح بالعالمية «والصخعف المكر مة السرفوعة المطهر " قربايدى سفرة كرام بكررة " » «وهوالمنافق الشقي لائن كتابه من جنس الاوراق بالسفلية والصحابف الحسية القابلة للاحتراق كما قال سبحانه: « إن "كتاب الفجار لفى سيحين " وما ادريك ما سجين كتاب" مرقوم كويل" يومئذ للمكذ "بين » واما الكافر فلا كتاب له والمنافق سئل عنه الاعمال وما اخذ عنه الاسلام و قيل في حقت « إنته كان لا يؤمن بالله المعظيم " » فيدخل فيه المعطي والمشرك والجاحد و يكون المنافق في باطنه واحدا من هؤلاء ولا ينفع له صورة الاسلام وينفع للموام والضغفاء .

واما من اوتی کتابه وراه ٔ ظهره فهمالذین اوتواالکتاب ُفنکبذوه وراهظهورهم واشتروا به شمئنا قلیلا، فاذا کان یومالقیامة قیل له خذ من وراه ظهسرك ای: من

۲\_ س٥٥٠ ي ١٠١

**<sup>)۔</sup> س ۸۰ ی ۱۵۰۲(۱۱۵** 

٦\_ س ۸۲۰ ی۹۰۸۰۲

۸- س۸۱، ی ۱۰

۱ ـ. س ۸۱ ی۸

۲\_ سر ۸۱ ی ۱۸۱۷

هـ سر١٩٠ ي٠٢

۷۔ س.۲۱ ک۲۲

٠.٠ - ۲.٠ تي ١٨٤

حيث نبذته فيه في حيوتكالدنيا «قيل|رجعوا ورائكم فالنسو نوراً `` » و هو كتابه المنزئل عليه لا كتابالا عمال فانه حين نبذه وراء ظهره «ظنَّ ال لن يَحور ١١» .

واماالموازين فيجعل فيهاالكتب والصّحايف كما يوزن هيهناالا نظار الصحيحة والفاسدة بعلم الميزان ليظهر صحّتها وفسادها ويستبان صحيحها من فاسدها وآخس ما موضع في الميزان قول العبد: «الحمد لله» ولهذا قال النسبي صلى الله عليه وآله: «الحمد لله مكل الميزان».

وكفئة ميزان كل احد بقدر علمه و كل ذكرو عمل بدخل فيه الا الا اله الا الله الأن كل عمل له مقابل في عالم التتضاد وليس للتوحيد مقابل الا المشرك ، ولا يجتمعان في ميزان احكه اذاليقين الدائم كما لايجامع ضد ه لا يتعاقبان على اموضوع واحد، فليست للكلمة ما يقابلها وبعادلها في الكفئة الا خرى ولا يسرجع عليها شى كما يدل عليه حديث صاحب الستجلات واما المشركون «فلا تقيم لهم ١٢ يوم انقيامة وزنا» لا ن اعمال خيرهم محبوطة .

واماالصرّاط فهو طريقالجنّة يشتمل عليهالشرعالاُ نور و هو هيهنا معنى و فى الاَ خرة له صورة محموسة يقولالله لنسا: «وان هذا صراطى مستقيماً فاتتَّبعوه ، ولا تشبّيعوالمستبّل فتفرّق بكم عن ٢ سبيله»

ولما تلى رسول الله هملى الله عليه وآله» هذه الآية خط خطا وعن جنبيه خطوطا فانستقيم هو صراط التوحيد الذي سلكه جميع الانبياء واتباعهم والمعوجة هي طرق اهل الفئلال ، والمشرك لا قدم له على صراط التوحيد ولهقدم على اصراط الوجود والمعطل لا قدم له على صراط الوجود والمعطل لا قدم له على صراط الوجود والمعطل لا قدم له على صراط الوجود والموحدة و إن كان فاسقا لاينخائد

۱۰ س ۲۰۵ ک۲۱ ۱۱ س ۵۸ ک) ۱۱ شخ السجلات جمعالسجل ای الدفتر فعد ورد ان رجلا ام سجلا مناسب الخبر المسجلا و الدفتر الدفتر

المشهدالرابع المشهدالرابع

فىالنار بل يُمسِك و يسئل و يعذَّب علىالصراط، وهسو على متن جهنم غايب فيها والكلاليبالتي فيه بها يُمسِكهُمُ الله عليه

ولما كان العشراط في النار وما ثمّ كريق الي الجنة الا عليه ، قال تمالي: «وان منكم الا واردها كان على اربك احتما تمقضياً» وهمده الكلاليب والخطاطيف والحسك كما ورد في الحديث هي بلاصور اعمال بني آدم وهي القهود والتعلقات بالا مور الدنيا تمسكهم على العشراط فلا ينتهضون الى الجنة ولا يقعون في النارحتي يدركهم الثقاعة لمن اذن له الرحمان فمن تجاوز هيهنا تجاوزاته عنه ومن انظر مصر انظرها ألله ومن تمنى عنى عنى الله عنه ومن استقصى حقته هيهنا عن عباده استقصى الله حقه منه هناك ومن شد د ٢ على اهذه الا تمارم الا خلاق هو غدا يتمام لكهم بما عاملتم اعمالكم ترد عليكم . فالتزموا متكارم الا خلاق هو غدا يتمام لكهم بما عاملتم به عباده .

واماالا عراف فهو: سور بين الجنتة والنار، «باطنه " فيه الرحمة وهو ما يلى منه الجنة «وظاهره مِن قبله العذاب» و هو ما يلى امنه النار، يكون عليه من تساوت كفتنا ميزانه فهم ينظرون بعين الى النار و بعين اخرى الى الجنة وما لهم رجحان بما يدخلهم إحدى الدارين فاذا دعوا الى الشجود وهو الذى يبقى يوم القيامة من التكليف فيسجدون فيرجتع ميزان حسناتهم فيدخلون الجنة ولو جائت ذرة الاحدى الكفتين نرجّعت بها فيطعمون في كرام الله وعدله وانه الا بند الكلمة والله إالا

۱- س۱۹ ی ۷۲

<sup>؟</sup>\_ ومنشدد على خلافالات شدداك عليه ، في نسخة العطبوعة : •من شدد على خلافالا بّة من الا عليه: والظاهر انه اشتباه بين من الناسخ .

٢- سورة ٥٧ آية ١٢

٤ - فريمض النسخ: وهو مايلي الجنة منه وما يلي التارمنية ،

الله» عناية بصاحبها لقولالله فيهم : «وعلى الاعراف بجال" يُعرفون كلا" بسيماهم الائكات .

واما ذبح الموت فاذالله يظهره يومالقيامة في صورة كبش املح ويأتي يحبي «عليهالسلام» وبيده الثُّقرة فيضجعه ويذبحه وينادي منادياً اهلاالجنَّة مُخلود" بلا موت ويا اهلاالنار خلود بلا موت .

وليس في النار في ذلك الوقت الا الذين مهم اهلها و ذلك يوم الحسرة و اشما سمتى بها لائنه حسر للجميم اى ظهر عن صفةالخلود الدائم للطائفتين فاما اهل الجنة اذاراوالموت سرُّوا سرورا عظيماً فيقولونباركالله لنا فيك لقد خلصتنا من تلكالدُّنيا وكنت خير وارد علينا وخير تحفة اهداها الله الينا قالالنبي «صلىالله عليه و آله» : «الموت تحفة المئؤمن» .

واما اهلالنار ا ذا بصروه يفزعونمنه يقولون: «لقد كنت شرَّ وارد علينا حلَّت بيننا وبين ما كناً فيه من الخير والدعة» ثم يقولون له عسى ان تميتنا فنستريح مماً ا نحن فيه، ثمَّ تَعْلَقُ ابوابِالنَّارِ عَلَمُهَا لا يَفتَّح بعده وينطبق على اهلها ويدخلبعضها على البعض ليعظم الضفاطة " على الهلها فيها و يرجع اسفلها اعلاها و اعلاها اسفلها ، ويرىالناس والشياطين فيها كقطع اللئحم في القيدر اذاكان تحتهاالنار العظيمة «يتغلى كَعْمُلِي الحميم» ( فيدور بمن فيها علوا وسف لا «كائما تخبَّت ا زدناهم سعيرا» بتبديل الجلود.

واماالمأدبة فهي لا همل الجنة و فيها در مكتة بيضاء نقيئة منسها ، يأكلون و في

ه.. ليعظم الضفاط ... داط .. آاق ٦- س) ٤٤ ي٦

٧- س١٧، ي٩٩

فلك الوقت يجتمع اهل النار في مندبة فاهل الجئة في السنّادب و إهل النار في المنادب و طعامهم في السنّدبة زيادة كبد النون لمناسبة الحييوة التي في عنصر الماء للحيوان للجحرى والكبد ايضا بيت الدم و هو مركب الحيوة لمكان الروح الحيواني فهو بشارة لا هل الجنّة ببقاء الحيوة ابدا وطعام هؤلاء في المندبة طعال الشور والطّحال بيت الوسخ يجتمع فيه اوساخ البدن وما يعطيه الكبّيد من الدّم الفاسد والنّور حيوان ترابى طبعه البرّد واليبس والا رض محمولة على قرن النور و جهنتم على احورة الجاموس فالطحال من الثور لغذاء اهل النار اشد مناسبة لما في الطحال من الدّمتويئة لا يموتون ولما فيه من اوساخ البدن لا يحيون فيور ثهم اكله سقما ومرضا وبؤساً ثمتم يدخل اهل النار ، النار واهل الجننة الجننة «فعاهم منها بمنخرجين»

الاشراقالسادس عشر فی کیفیئة خنلود ِ اهلالنار الثذین هشم اهلئهـا فیها

هذه مسئلة عويصة" وهى موضع خلاف بين علماء الرسوم و بين علماء الكشف وكذا موضع خلاف بين اهل الكشف هل "تسرّ مكدالعذاب عليهم الى الله الهايسة له او يكون لهم نعيم بدارالشقاء فينتهى العذاب فيهم الى اجكل مسمّى مع اتفاقهم على عدم خروج الكفار منها و اتّهم ماكنون الى الهاية له فان لكل من الدارين عشارا و لكل منهما ملا وها .

والا'صول الحكميَّة دالتَّة على ان القسر لايندوم على طبيعة واذلكل موجود

كمـ في مضى النسخة «لايحبون صورتهم اكله» وهو غلط فاحش و كلاا في النسخة الهطبوعة في ١٢٩٨ ه ق . 1- منَّ ١٠١٥ ي ٨٨

غاية 'يصلِ' اليها يوما والالرَّحمةالاُ لهيئة وسُنعت كل شيُّ كما قال 'جــل' ثناؤه : «عذابي 'اصيب به ا من اشاء و رحمتي و'سُنعَت كل شيُّ .

وعندنا 'ايضا اصول دائة على' اذالجحيم و آلامها و شرورها دايمة باهلها ، كما اذالجنة و نعيمها و خيراتها دايمة باهلها إلا اذالدوام لكلمنهما على معنى آخر. وانت تعلم: اذ نظام الدنيا لا يتصلح آلا بنفوس غليظة و قلوب قاسية ولو كاذ الناس كلتهم سعدا، بنفوس خائفة من عذاب الله و قلوب خاشية لاختل النظام بعدم العاملين بعمارة هذه الدار من النفوس الفيلاظ كالفراعنة والدجاجلة والنفوس المكارة كشياطين الانس والنفوس الهيميئة كجهلة الكفار.

وفى الحديث الربّانى: «انى جمّات معصية آدم سببًا لعمارة العالسم» قال سبحانه: «ولو شِئنا كل تنينا كل نفس مديها ولكن حق القول منتى لا ملئن جهنم من الجنّة والناس اجمعين».

فكونها على طبقة واحدة ينافى العبكمة لا هنمال ساير الطبقات الممكنة في مكمن الاعمكان من غير ان يخرج من القوة ألى الفعل و خُلُو " اكثر مراتب هذا العالم عن اربابها فلا يتمثى النظام الا بوجود الاعمور الخسيسة والمدنيئة المعتاج اليها في هذه الدار التي يقوم بها اهل الظالمة والعجاب و يتنعم بها اهسل السذائة والقسوة المبعدون عن دار الكرامة والمعجئة والنثور .

فوجب فىالحكمة الحقّة التفاوت فىالا ستمدادات لمسراتب الدار كات فى ــ القوّة والضمف والصفاء والكدورة وثبت بموجب قضائه الثلازم النافذ فى قدره ــ الحكم بوجود السُمداء والاشقياء جميما فاذا كان وجود كل طائفة بحسب قضاء الهى و مقتضى ظهور اسم ربّاني فيكون لها غايات طبيعيّة ومنازل ذاتيّة والا مور

۱ــ سورة ۷ ، آية ۱۵۵

الذاتية التى جبئت عليهاالا شياء اذا وقع الرجوع اليها يكون ملايمة لذيذة ، و ان وقت النفارقة عنها امدا بعيدا ، والحيلولة عنالسكون اليها والا ستقرار لها زمانسا مديدا ، كما قال تعالى : «وحيل البينهم وبين منا يشتهون» والله متجل اجميع للا سماء في جميع المقامات والمراتب فهوالر حمن الر حيم و هوالعزيز القهار و في الحديث «لولا ان تذنبون لذهب بكم و جاء بقوم كذنبون».

وقال بعض المكاشفين لل يدخل اهل الدارين فيهما الستعداء بفضل الله و اهل النار بعدل الله و ينزلون فيهما بالاعمال ويخلدون فيهما بالنيئات فيأخذ الالم جزاء المعقوبة موازيا لمدتة العمر في الشرك في الدنيا فاذا فرغ الائمك جمل لهم نعيماً في الدار التي يخلدون فيها بحيث الثهم لو دخلو الجنة تألمو العدم موافقة الطبع الذي جبلوا عليه فهم يتكك و نون بما هم فيه من ذار و زمهرير وما فيها من لدع الحيئات والعقارب كما يلتذ الهل الجنة بالظائل والنثور و لسم أنحسان من الحور لان طباعهم يقتضى ذلك ، الا ترى الجمعل على طبيعة يتسفر أر بريح الدورد و يلتذ بالنشن والمحرور من الانسان يتألم بريح الميك فاللذات تابعة للسلام والاكم لعدمه»

ونقل فى الفتوحات المكية ؟ عن بعض اهل الكشف انه قال : «انهم يخرجون الى الجنة حتى اللا يبقى فيها احكد" من الناس البتئة و يبقى ابوابها تصطفق و "ينبئت فى قمرها «الجرجير» و يخلق الله لها اهلاً يملاً ها» .

۳\_ س ۴۱ ی ۵۳

<sup>)</sup>\_ وهو الفارف المكاتبة أنن الفريق في القبوحات المكنةو أكتاب أفضو من الحكم أو الشيخ الفارف أصدرا القوليوي. عبد والتم العسار، من الحورات

٣\_ فتوحات المكية ط يولاق ١٢٧٨ ه ق ع٢ ص١٧٩، ١٧٩ -

قال القيصرى فى شرحه المفصوص: و اعلم ان من اكتحلت عينه بنور الحق يعلم ان المالم باسره عبادالله وليس لهم وجود و صفة و فعل إلا بالله و حوله وقو ته و كلثهم محتاجون الى رحمته و هو الرحس الراحيم ، ومن شأن من هو موصوف بهذه الصتفات ان لا يعذ ب احدا عذابا ابدا و ليس ذلك المقدار من العداب ايضا الا لا بحل إيصالهم الى كمالهم المقدر لهم كما يذاب الذ هب والفيضة بالنار لا جل لا نظلاس مما يكدره و ينقص عياره فهو متضمن لعين اللئطف كما قيل:

و تعذیبکم عُذب" و سخطکم رضی و قطعتکم وصل" و جورکٹم عُمَدل" ﴿

ه شرح الفيصرى على قصوص الحكم ط 1731 ع في س٢٤٦ والمصر الهودى، وقد بين هذا التعقيق في الفص الاسماميلي أيضاً س٢٢٨ و الشيخ العارف و اين العربي يسبر في أمثال هذه العواضع الى ماقيها من الرحمة الحيفانية و في من العظمات السندركة بالكِشف لاانه ينكر تعود بالله وجود الفذاب وما حاء في الكِشاب الإلهي الراج العذاب في الشناة الدنياوية حاكية هي العذاب في الاحرة و لان عذاب الاخرة التي و أدوم فالعمير الى ا ما حققتاه .

∜ - لاباس بذكر مسالة دوامالطاب و خلودالكفار ومايرد علىالمصنف المارفالنحرير والشيخالاكير ابن-العربي و اتباعه و عمدة استدلالالمصنف و نقارةحجتمعي انفطاعالمذاب يرجع الىالدليلين :

الاول: أن فطرةالنوحيد أىالفطرةات التى فطرالناس عليها أصل ثابت فىالسعداء والاشقياء والفطرة الذاتية لانزول بطربانالفسق والكفر والكفر والفسقصفتان عرضيتان بالنسبة الىالفطرة الاولية والمقاوم المداتى الداخلى نقلب علىاضفة العرضية المسوجيةللعفاب والى هذا أشار استادذا، مشايفناللعظام.

خسلتان همه بغطرت توحید زادهاند اینشراه عارضی شعرو عارضی یزول از رحمت آمدند برحمت روندخساق اینست سر عشق که حیران کند عقول اصل تقدش لطفیو دادو بخشش،است قهر بر وی چسون قباری از غش،است

الثانى انالرحمة الواسعة وسعت كارش، وسبقت على غفيه و مقتضى الرحمسة الرحمانية غلبتها على الفضيه و تخلص الكفار عن النار برد عليه ان مبدء العداب في الكفار امر جوهرى و طبيعة ناتوبة حاصلة من تكرر الفسق والفجور ولهذا كانت حركت الكفار في الازخرة الى السود العولية العوذية حركة دورية واذا لم تكن لهم الحركة المستقيمة لامحالة يغفون في النار الذين رسخت في باطن وجودهم الهيئات الردية والمسود البهمينة ليس فهم دافع خارجي ولا دافع داخلي بدور عليهم المذاب على الدوام و يتجدد عليهم المهور المولية عليهم المحدد رضا نسته بي رض .

المشهدالرابع المشهدالرابع

و ذكر بعض السحققين من اهِلِالكشف `هان منالا حـــوال التي فطرالخلق عليها هو ان لا يعبدوا الا الله .

قال تعالى؟ : «وقضى وبئك الا تعبدوا الاالله» وهذه عبادة ذاتية » وقدسبق متاالقول بان جميع الحركات والا تقالات فى ذوات الطبايع والنفوس الىالله وبالله وفى سبيلالله والا نسان بحسب فطرته داخل فى السنالكين اليه ، واما بحسب اختسياره و هواه فان كان من اهل السعادة فظاهر انه يزيد على قربة قربة و على اسلوكه الجبلى سعيا و إمعانا و هروكة و ان كان من الا شقياء الكافرين فهو اما من الجهال المختوم على القلوبهم الصبّم البنكم النفين لا يعقلون فهو كالمدواب والبهايم لا يفقه شيئة

-

ازلا و ابدا وغاية وجودهم ثوقالنار والانفهار فىالعقاب و يؤده قوله تعالى": «خلفت مؤلاء ظنار ولاايالى وهؤلاء للجنة ولا ايالى» .

والرحمة الرحمانية وسعت كل شئ حتى الكلار وهذا لإيتافيدوا والمذاب لان المخلدون في الناريالسية الر، اطرالجنة اطون وهذا متني سيعة الرحمة عليي الفضي .

واعلم انهلامبدء لحر<sup>7</sup>ة[هل|لتار لاخارجا ولاداخلا لان الهتجراد في|لا<sup>ر</sup>خرة مستكف بداته ومبدء ذاته «لايعوت فيالا<sup>ر</sup>خرة: حتى ينظمن عنالتار «ولا بحتى» أي لايمل|لسمادة والتمية و حرام عليه والعقالرجية .

والهمتغالطة «فده» قد رجع عن هذاالقول في رسالةالفرشية التي صنفها بعد هذاالكتاب وقال: «واما انا والذي لاح لي بما انا منسغل به منافر باضات!لطمية والعطية اندارالجحيم ليست بدار نميم و انما هيموضع الالم والمحن وفيها العذابالدائم....وليس هناك موضع رحمة وراحه واطمينان....» رساك الحرشية طأت 110 ه في ص100 .

ومما ذكرناه ظهر ان مافيل فىهذاالمعام وانتطاع العذاب و صيرورتيه عليا) بهوته وخيال فىخبان وما انزلائه بهامن سلطان والمبيع فى امثال هذه المسائل تميوص الكتاب والسنة والبراهين العقلية لاالخطابات الدوفية واث تقول الدى وهو يهدى السبيل .

۱. وهوالمارة الكامل صدرالدين العرسوي

11 5614,0 - 1

من حقايق الدين ولا له قو "فالوصول الى عالم اليقين «ولو علم الله " فيهم خيرا لا مسمهم» و انما الفرض في وجوده حراثة الدنيا و ماله في الا خرة من نصيب و انشا له المشى في مراتع الدواب والسباع فيحشر كحشرها و يعمد "ب كمنذابها و ينعم كنيمها و انكان من اهل النفاق المردودين عن الغطرة المكلم ودين عن سماء الراحمة فيكون عنذابه اليما لا نحرافه عمثا فطر عليه و هويه الى الهاوية التي يقابل الهويئة فيكون عنذابه اليما لا انحرافه عمثا فطر عليه و الا الارحمة واسعة والفطرة باقية والا لام دالئة على وجود جوهر اصلى مقداوم لها و التقساوم بين المتضادين لا يكون دائيئة ولا اكثريا لما حقتى في محاله ، فلا محالة يؤل اما الى بطلان احديهما او الى الخلاص لكن الجوهر النفساني من الا نسان لا يقبل الفساد ولو فعد لاستراح من العذاب و قال تعالى ا : «لايموت افيها ولا يحيى» اى لايمدوت موت البكهايم والحشرات ولا يحيى حيدوة الشعكاء والعثقالاء .

ومىااستدل به على ذلك فى الفتوحات المكيئة قوله تعالى : «اولئك اصحاب ــ النار " هئم فيها خالدون» وما ورد فى الحديث النبيري منقوله صلى الله عليه وآله: «ولم يبق فى النار الا اهلها ، الذين هئم إهلها و ذلك لائن اشد العذاب على الحد مفارقة وطنه الندى النفه فلو فارق النار اهلها لتعذ بوا باغترابهم عما المحلوا له، وان الله تعالى قد خلقهم على نشأة تالئف ذلك الموطن» ...

و ذكر فيها ^ ايضا فعمرتالداران وسبقت الرحمـُة الغضب ووسعت كل شيءً حتّى ٔ جهنم ومن فيها والله ارحمالراحمين.

ه سر/4 یجا؟ \*لا قال فیالاسفار: هفل: استدلال ضعیف: واستدل ره علی انقطاع الصداب وملایمتالنار للکفار یساهو اضعفیمیا ذکره اینالغزین «الاسفار طرح طر من ۱۳۵۳ سفرالنفین / العتوجات الفکیة ، ج۲ طر ۱۱۷۷ هرق بولاق مین۱۲۵ ، ۲۹۸ .

المشهدالرابع المشهدالرابع

وقد وجدنا في نفوسنا ممن جبل على الرحمة بحيث لومكته الله في خلقه "لا" وال صفة العذاب عن العالم .

والله قد اعطاه هذهالصّفتة و معطى الكمال احقَّ بهوصاحب هذهالصّفتة «انا» و «امثالي» و نحن عباد مخلوقون اصحاب اهواه و اغــراض ولا شكّ انه ارحم بخلقه مِنتًا .

وقد قال عن نفسه جل علاؤه «انه ارحم الراحسين "» فكلا شك انه ارحسم منا بخلقه ونحن عرفنا من نفوسنا هذه المبالغة في الرحمة» وقدقام دليل المقلى على الانالباري لا ينفعه الطاعات ولا يضر والمسخالفات ، وان كل شي جار بقضائه و قدره و ان الخلق مجبورون في اختيارهم ، فكيف يسرمد العذاب عليهم ، وجاء في الحديث: «وآخر من يشفت هو ارحم الراحسين» فالا يات السواردة في حقهم بالشعذيب كلها حق و صدق و كلام اهل المكاشفة لا ينافيها لان كون الني عذابا من وجه اخر «فسبحان من التسمّت المحمت الاوليائه من وجه اخر «فسبحان من التسمّت وحمته لا وليائه في شدة نقمته واستدات نقمته لا عدائه في اسمة رحمته » .

۱\_ س ۱۲ ی ۱۲ ،

الله واحل أن ترتب العقاب أنما هو طى الصور البيات وهذا الترتيب أمر قهرى طبيعى قطير ترتب الاحتجاز الله على الإرتب الاحتجاز الله العراق التنازويرودة الماء وحركة المادة إلى كسيالاتها النائبية عن قضاء ألف و يقدره .

عذا ما اقاده المولى الموالى وثيس اهل الكشف واليفين على عليه السلام و قد شرحنا كلامه في شرح مقدمة القيمييري .

س. مــالة خلودالكمار و انعطاع المغذاب عنهم لا يلائم الفواعدالمغلبة والإتار الواردة مرحملة الوحى عليهم ب السلام وقد عدل عن مقاء لكفار في النار و السلام وقد عدل عن مقاء لكفار في النار و عليه من المقاء لكفار في النار و عليه المقاع المقاب عن تكرر افعال الميثة عن تكرر افعال الميثة من الكفرة لان قوة العميان ومخالفة الحق و الهلكات المحاصلة عن تكرر افعال الميثة من التقام المتحدد عدم انقطاع المقاب و تخفيفه عن الكفرة لان قوة العميان ومخالفة الحق و الهلكات المحاصلة عن تكرر افعال الميثة المقاب المتحدد عدم انقطاع المقاب المتحدد ا

#### الشتّاهد الثالث

فىالا شارة الى العواليم الثَّلاثة : دارالدُّنيا و دارُ الحساب والجزاء و دارالقرار بقول مُستأنف

و فيه ِ اِشراقات:

الاشراقالاول في حَسر العوالم على كثرتها في ثلاث 'نشناآت

قد اشرنا سابقا الى ان الموجود إما محسوس او مخيئل او معقول و لكلمنها نشأة و عالم فعالم المحسوسات هى الدنيا و هى دار الحسركات والاستحالات و كل ما فيها فهو لا محالة امر متجد دالوجود مستحيل الكون لا يلحق آخره باو له ولايستسر و اوله الى المخرة وعالم الصور الباطنة يحذو حذو هذا العالم فى اشتماله على جميع الصور الملذة والموذية الا اتها اشد الذاذا و ايلاما من هذه الا شياء لا تها الطنف واقوى. فهى ينقسم الى اجنة المحضة فهى عالم الا خرة المحضة فهى عالم الوحدة والجمعية فكل كثرة تصل هناك يضمحل الشدة وحدته وكل ظل وفيى يتلاشى

<sup>⇄</sup> 

بالحركات الجوهرية والتحرلات الدائية اذا وسخت بنيانه واستحكمت اساسه قرالنفس بحيث صارت داخلة في جوهرا التفرير الت في جوهرالنفس لانوول الا بزوال النفس والنفس دائمي وما ونعت فرياطن وجوده دائمي بلدوام النفس . 4- في حاشية نسخة «داط» الني كبيت فرزمان حيوة المصنف العلامة قده : وبما يظن فرطاهر الامر: انيين ما ذكر ناه اولا من دوام الآلام على اهل النار وبين اقوال هؤلاء المكاتبفين مخالفة بينة لانهم حكموا بانقطاع المداب عنها، لكن النافذ البصير عند التحلق بعلم الالتحالف بينهما لعدم المتالت بين عدم انقطاع العداب عسن اهل المراد وبين انقطاع العداب عن اهلها منهاه من كل واحد من اهتهاه منه دام طله

من تلؤلؤضيائه ونوريئته يحشر اليه السابقون المقرَّبون لفناء انيئتهم و تحققهم بالوجود الحقاني دون اصحاب اليمين المشتفلين بمطالعة مظاهر الصفات والائسماء لبقاء التفاتهم الى ذو اتهم المنورة بنور الرحمة .

واما اصحاب الشمال المقيدون لمحبّة الشهوات فهم النازلون الى أمهوى الطبيعة ودركة الهوى و القاعدون مع حزب الشيطان «حول جهنم "جثيثا " » .

> الاشراق الثاني فيالا شارقالي مجيئنا الى هذدالدار و تعيين حداها و حد مافوقها

اعلم اتئا من ذلك العالم جئنا الى اهذا العالم و حدَّه من فوق فلك البروج تحت فلك المستقيم .

و حداً ذلك العالم من فوق ذلك الفلك و هسو «سكدرة المنتهى ؟ عندها جنتّه السأوى » الى اتحت مرتبة القلم و هو العقل الكلى و متجيئنا من ذلك العالم انها هو من جنتُه الله التى هى حظيرة القدس و هى فوق ذلك العالم و هذا العالم .

فاما هذاالعالم فهو دار عمل و ذلك العالم دار حساب و جزاء والجنَّة هي دار جزاءالمحسنين و في الحديث «الا حسان ان تميد الله كأثبك تراه» .

واما دارالا'شقياء فهى فى طبقاتالجعيم، و اسفلها تحت سبعة ا<sup>م</sup>بح*ش* مطبيقة كما ورد فى بعضالا <sup>م</sup>ثار .

واعسلم أنَّ مجيئنا من ذلكالعالم ليس على أنوع ذهابنا اليه والفرق بينهساعلى

إلى العقودون معجيةاللديوات .... دنط لـ لءم - ٢- سر١٩٠ ي٢٥ - ٣٠٠ سر١٩٥ ع) ١٠٥١. €. والقراق بهنالاهبيان ومراببالايمان ومعنى هذاالعبديث وفدكراته في شرحنا علىالهغدمةالقيميري ط مسهد ١٨٥٥ ق س١٩٣٦م

نحوالفرق بينالقوة والفعل والمجمل والمتفصّل فان مجيئنا الى هذاالعالم للتمحيص والتطهير «ليمحتصاله الذين آمنوا ا و يمحق الكافرين.

وقد مر" أن نوع الانسان متفق في البداية و مختلف في النهاية ففي المجيئ الى ا هيهنا اتفق المحسن والمسئ و أما في الذّهاب فمن أحسن عمله فالى جنّة الاعمال أو جنّة الصّمات و أما من أساء عمله فيبقى تحت "ذلّ الطبيعة أو ذلّ النفس والهـوى ا فيهوى إمّا الى الهاوية أو تحت جهنم الطبيعة «مادامت السماوات والا رض إلا ما شاءالله بان ربك فعّال لما يريد ؟ » .

واحتاجوا الى العمل بغير ارادة منهم ليصلوا الى الصور الموافقة و يأنسوا بها . فعلم : ان البشر بحسب الفطرة الائسليّة فوق الائرادة والطبيعة لكتسهم اليوم معبوسون تحت الطبع ، مقيدون تحت قيد العقل الذى بذره العمل السياسى المقلى الذى فالرسل «عليهم السلام» حتى يستفيدوا منهم طريق الائستيناس بماورا ، الطبيسعة والعقل العملى من درجات الجنان والصور الحسان و يطمئنتوا بذكر الله و يستضينوا بانوارالملكوت و بتلك الائستضائة يضيىء مهم طريق الصراط «يسعى نورهم ترسين المديهم و باكيمانهم» فيتوجمون من مقابرهم الى الحضرة الرابوبية لخلاصهم من محابس البرازخ «فا ذاهم من الاعجدات الى ربهم ينسلون \* » .

الاشراقالثاك فى مئلاقاة الملائكة (فى مموافاةالملائكة. د،ط)

قد مر " ان "كل انسان مرهون " بعمله ، فا ذا فارق هذاالعالم يتلقاه ملائكتة الرحمة او ملائكة العذاب فيحملون الى البرزخ فمادامت النفوس في قبورالبرازخ ،

المشهدالرابع المشهدالرابع

والنشوس في هذه القبور واجدون اللثذات والا "لام التي يستصحبها العشور الحاصلة لهم من العلم والعمل في الخير والشر" و يصير فيها محكمة ذاتية مثمر"ة.

فحال النفوس فى هذه القبور كحال النتطفة فى الرّحم والبذر فى الا ورضينبت فيها و يشر على الم المالها جائت من ظهر ابيها حتى التصلت بها القوة الا سرافيلية صار حكمها و حالها الى لون آخر و كمايكون المؤمن مستيقظة بوجود اللائدات ومعاينتها كذلك يجد الكافر عذابة بمعاينة الصور المكروهة على اطبق علمه و عمله فى هذا العالم .

الاشراق السرابع فى انَّ الملائكة تسوقون العباد الى منازل الرحمة اوالعذاب كما قال تعالى «وجائت كثلُّ نفس معها سائق" و شهيدًا»

قد علمت اذالعوالم والنشئات ثلاثة: الدنيا . و هى عالم الطبيعيات والبرزخ و هو عالم النثنوس والا خرة وهى عالم الا واحر المطلقة . و حقيقة الا نسان فى مبادى تتكو نها هى بالقو ته فى نشئاتها الئيلات لكونه قبل قوام وجوده فى كتم الخفاء فى مجموع ادراكاتها الحسية والخياليئة والعقلية التى بكل واحدة منها يدرك عالما من هذه العوالم .

ان کانت مزمنة فتحت .... و ان کانت کافرة فتحت.... مال به داط
 آب متنمها بوجود البللات ... داط
 آب من ق مینمها بوجود البللات ... داط

فاول ما يخرج فيه من القوة الى الفعل هو مرتبة كو نه حاسبًا ومحسوساً ومشخر جه فيه الى الفعل ملائكة يسمى فى الشريعة بالزبانية و ملائكه العذاب لا ثنها للمنبعثدين عن عالم الرحمة والرضوان و عددها تسعة عشر فا ذا تجاوز من هذا المقام بلغ الى المرتبة العس الباطنى فيصير ذا تذكر و المحفظ و استرجاع ويحدث فى باطنه مملكات و اخلاق حسنة "او قبيحة و لكل منها ملائكة هى كتبة الاعمال الا ان كتتاب العسنات يسمى بالكرام الكاتبين وهم الذين يكتبون اعمال اصحاب اليمين .

فاذا تجاوز عن 'حجب هذه الصنفات والتعلقات يصير مستعدًا للا وتقساء إلى ا عالم الرحمة والكرامة و لهذا العالم ملائكة علينون كتابتهم كسياقهم ليستعلى سبيل المباشرة للتحريك والنقل بل انما شأنهم مجرد الشنهاهة لبرائتهم عن التنجداد والا تنقال فيشهدون كتاب الا برار كما قال: «كتاب الا برار لفي عليين ٢ وما ادر ايك ما علينون ، كتاب مرقوم " يشهده المقر بون»

> الاشراق الخمامس فى مآل كل واحدة من هذه الفرق الشكلائية فريق "فى الجئة و فريق" فى السعير و فريق" فى جوارالله وحضرته «فى مقعد صدق عندمليك متقتكد ر ٣ ه

قد علم: ان المقامات الكليئة الجامعة لجميع الناس في الا خرة ثلاثة وان كان كل منها مشتملا على امراتب كثيرة لا يتحصى والا نسان حقيقة جامعة لهذه المقامات و مراتبها بالقوة فكلما غلب عليه واحد منها يكون مآله الى احكام ذلك و لوازمه

<sup>\</sup>ت فيصير ذا الفاكرة ... دنط. فياكتراكنــخ

فين غلبت عليه جهةالحس و عشقالمستلدات الحسية فهو بعد وفاته يتعذب بفقدان المحسوس لفتقدان الا لات الحسية و فواتها فهو اليف عصة و رهين عذاب اليم لان عذه هذالحسيات الدانياوية لا حقيقة لها باقية و انها هي امور" سايلة" زايلة" مستجيلة شأنهاالذوبان والا ستحالة بنارالطبيعة فين عشقها و اعتاد بها فقد عشق امرا مستحيلا و طلب شيئا باطلا ، فحاله كحال من رأى في منامه صورة استحسنها و عشقها فاذااستيقظ من نومه لم يبق منهااثر" غيرالا لم والحسرة او كمن ركبعلي سفينة في بحر انجمدت تلك السفينة من ماءذلك البحر لبرودة الشتاء فكان معتمداعليها سيرا بها ، في اكناف البحر مغترا بانعقادهاو دوامهامد "سيرة جاهلا" بالماقبة وبانها سيضمحل و يذوب و يتصل بالبحر مع ما فيها كما يقتضيه اصلها و طبيعتها و هكذا بالبدن وآلاته الحسيئة فاتهاكالسفينة وآلاتهاو هي جارية في بحر الهيولي و ينقد من اجزائها فاذا طلعت عمس الحقيقة ذابت بهاالمجازات واضمحلت وانحلت التراكيب ذوبان الجميد واضمحلال الشكيم بحرارة ارتفاع الشمس ، او ان الصئيف ولا نجاة الالى تعلم السباحة في الماء او ركب سفينة النائها قان هذه سفينة الهلاك .

فان اهل الشجاة اما علماء قادرون على السباحة في ماء الحيوة ، واما متعلمون من اهل التقليد محمولون على اسفاين الاعتداء ذوات الواح و د مسر كسفينة نسوح و سفينة اهل البيت «عليهم السلام ١» فمن لم يكن عالما ولا متعلما فسبيله الهلاك في بحر الدنيا و جحيم الا تخرة «اغرقو فادخلوا ٢ نارا» .

فقدانكشف: انَّ هذاالبحر سينقلب يوماليامة نارا متحرِّقة و مَن تخلُّب عليه

١ـ ورد نى السحاح المستبرة من طرق العامة والكتب السحيحة والطرق السحيحة من طريقة اسحاب االاساسية
 واخياطالاتا سرية: «مثل اهل بيتى كسفينه نوح عمن ركيها نجى ومن تخلف عنها هلك».
 ٢ـ سرالا، ي ٦٥

خوف عذابالا خرة ورجاءالمغفرة والجنتة والزعمد في الدنيا والا تقطاع عن هذه اللذات العاجلة فمآله الى! دارالسلامة والدخول في ابسواب الجنان والا من من عذاب النسيران .

ومن تفلّب عليه إدراك الاثمور الالهيئة والتشويق الى الاتحاطة بالمقسليات والتجود عن الجسمانيات فماله الاتخراط في سلك اهل الملكوت بل القيام في صف اعالى المهكيميين اذا كانت عقايده الحقية متأديكة الى الكشف النام، مشفوعة بالزّهد الحقيقي والنيئة الخالصة عما يشغل سرة معن جانب القدس .

و هذه غايئة ما يصل اليه البشر لقو"ة سلوكه المروجى على اصراط التوحيد فائية نفس جَمَعت المناقب العلميئة وهى معرفة الله و اسمائه و افعاله من كتسبه و رسئله واليوم الا بخر ، والمناقب العمليئة وهى تسخير القوى الشهوية والغضبية والا دراكيئة المسمئاة بالعدالك : فقد خاز فوزا عظيماً ومن عائده وانكر طريقه طلباً للحظام ورياسكة الا توان فقد خسر خسرانا مهبيناً .

وبين هذين الطرفين طبقات كثيرة من الا وساط ، يمكن معرفة اجناسهم وضبط اعدادهم في الحكس وليس هــذا الكتاب يحتمله ١.

الاشراقالسانس فى انَّ الحوادث الاَّخــرويَّة كَيف يُتوجــد بلا مادَّة

نثم لقائل ان يقول: انالدارالا خرة على اكثرة صنورها و اجرامها واشكالها وهيئاتها و جَنَّاتها و انهارها او جحيمها و حييمها و زقتُومها و حيَّاتها و عقاربها .

<sup>1 -</sup> وبين هذين الطريقين ... داط ، آاق

هل لها مادّة تقبل تلكالصنور والهيئات ام لا؟ فان كانت لها مادة فما هي؟ والنفس مفارقة عن عالم الموادّ والا جسام .

فنقول: نعم ان تتلك الصور الاخروية امر ينبه المادة الحاملة لهذه الصور الدنيوية الا انها يمتاز عن هذه بان هذه ناقصة يتحتاج الى افاعل مباين يتكملها على اسبيل التربية شيئا فشيئا ، لا نها في عالم الحركات والا تفاقات واما تلك القوقة فهي نضائية مستكفية بذاتها و بعلله الذاتية فاذا زالت عنها الصور ففي استرجاعها يكفى تذكرها من غير حاجة الى تجشم اكتسابه من فاعل جديد، وهذا بخلاف هذه المسواد .

اوً لا ترى المحلِّ السواد ادا زالت عنه صورة السُّواد فيحتاج في استرجاعها الي عليَّة جديدة مباينة عن ذاته .

## حيكمة"عترشيَّة"

كل ً هيولي ً يكون الطف جوهرا و اشد ً قربا الى الروحانيَّة فانها يكون اشرف صورة واسرع فبولا ً للصور واسهل انفعالا ً منالفاعل .

مثال ذلك الماء فائه لكون جرهره الطّعف منجوهرالتراب صار لقبول الطعوم والا صباع والا عمال المنوات والروايع والا عمال السرع ، والهواء لكونه الطف منهمالقبول الا صوات والروايع والا شكال اقبل منهما لما يقبلانه ثم الا رواح الحيوانية والا نوار العسبيّة لكونها الطف من تلك المذكورات او لا فهى يتقبل الصور المحسوسة بها دفعة بلا ممهلة فهذا باب من المعرفة لا عمل الإستبصار يمكين لهم الو كوج الى المكسوت الا خرة والناس في غفلة عن هذا .

۱ ـ في سنخه ل:م و آنق : اولا ترى! ان محل السواد ،

وذلك لائن لجواهر النتفوس مراتب متفاوتة في اللّطافة و الكثاف. و ادناها مرتبه في اللّطافة و هي اشد بكثير من لِطافةالا نوار المحسوسة والانسواء.

ولهذا نقيل النفس رسوم ساير المحسوسات والمتخيلات والمعقولات عندكونها في مراتب انوارالحس والخيال والعقل على تفاوتهافي اللطافة والنورية ويقدرا الانسان إن يستحضر في قوائه المتخيلة من الممكنات مالا يقدر ان يستحضرها في قواة حسه لائن تلكالقوءة روحانية فيعالم الغيب وهذه جسمانيــة في عالم الشهادة فيتدرك محسوساتها في مواد جسمانيَّة من خارج وهي يصورٌ رها و يستحضرها من داخل وغيب و عالم الغيب افسكم و مجالها ابسكط فهذه القوَّة الخيالية بمنزلة كثوَّة الى عالم الغيب كما ان الحواس بمنزله الكوى والرواشن الى عالم الشهادة والنفس مادامت يشتغل باستعمال هذه الحواس الظاهرة والقوى المحركة فيغفل عن مشاهدة الصور الباطنة ١ عياناً و الآ فتلك الصور اشد جلاء واكثر ظهوراً و اقوى وجوداً من هذه الحسيات المغبورة في المواد الكثيفة المنظلمة وهكذا قياس القوة العقبلية في اللطافة والنورية و نسبتها الى ما يقبلها من رسومانوار العقليات فانَّ العقل الهبولانيُّ لكونه الطفالمواد علىالا طلاق يكون قياسالصورة العقليَّة و سرعة انفعاله عنها و اتحاده معها هذاالقياس فإن الانسان إذا صار عقله المنفعل عقلا بالفعل يقدر إن يتصور في عقله ذواتا عقليئة مجر دة ويستحضرها متى شاء الا انه مادام اشتغاله بالبدن واستعماله قواه الحسيَّة لا يمكنه إن يشاهدها مشاهدة عيسنية بل ذهنيَّة التَّلهُم الا ان يكون في قوةتعقُّتُله و سعة نشئاً ته بحيث لايشعُّتُله موطنٌ عن موطن كالاُنسياء الكاملس، و

اسا في بعض النسخ ومن جملتها النسخة المطبوعة : اعيانا وهو غلط وسهو من النساخ

إدام ال ما ذكره وقده، في خداائمتام من النفي مباحث الحكيبة ولحن قد قررنا خدا المسألة في حواشينا
 بنا لا مزيد عليه .

ضرب منالا ولياء والصنديقين «سلامالله عليهم اجمعين» كما وقع لرسولالله ليلة ـ المعراج و سايرالا وقات التي كان يشاهدفيها الا تخرة و احوالها كفاحا .

> الاثراقالسابع فی کیفیئة تجسُسُم الا عمال ۱ وتصو ٌر النسَسِئات یکوم ٔ الا ٔ خیرة

ان لكل صفة راسخة او ملكة نفسانيَّة ظهورا خاصًّا في كل موطن و نشأة فقد يُكون لصورة واحدة آثار مختلفة في مواطن مختلفة .

او ًلا ترى : ان صورة الجسم الرّطب مثلاً كالماء متى فعلت فى جسم قابسل للرّطو بة قبلتها فصار رطبامثله ومتى فعلت فى مادّة "اخرى كالقوة الحسيّة اوالخيالية وانفعلت عن الرّطوبة لم يقبل مثلها ولم كيصر رطبا مثله ، بل قبلت مثالها فلها "اثر" فى نشأة "اخرى غير اثرها فى النّشة الارولى ا .

وكذا قبلت النفس الناطقة بقوتها المقلية ظهورا آخر منالر طوبة هيالصئورة

يه وكان صغواتاشعليه يحصب باطن وجوده حميقة داته يضاهد جميعالدخابق في وجوده وهو اصل تمام المحقايق وكان صغوات الف الحقايق وكمالالاشياء و هوالبرزخالبرازخ وتوجوده بفرةالفيامة الكبرى! و هو سلوات التاعية بهذاالامتبار يساهدالا خرة و احوالها دائمة لا في بعضالاوفات الا أن اظهاره عليهالسلام خذاللثام لمتناس يكون في مسمس الاوقسات والى! ما ذكرتا صرحالتيخ الصارف الكافرة تولانا جلازائدين الرومي فرش، و اشار الى أن شهود المسؤو ورساتها لوجود مقام له لا حال له .

> وادة تنائیست احتصد در جنیان زو فینامت را همی پسرسیددانند تنا ریبان خیال میکنفی بنسی پس معمد استد فیامت پنود تقد پس فینامت شاو فینامت را بین عمل اوروی ، عقبل دا دائی کمبال کی فی یعمرانست : فی کیفیة تجسم الاحوان ...

سد قیامت خود ازاو گفته عیبان ای هیباست تا فیبامت راه جنبد ؟ که ز محبر خشر را پنرسه کس زاتکه حل شد در فیاش حل علید دیستن هر چیز را شرطاست این مسق کبردی: عشق را پیش چیمال

العقلية الكليَّه ١٠.

فانظر حكم تفاوت النَّشئات في ماهية واحدة وقس عليها حال كلَّ ماهية بحسب تخالف انحاء الوجودات و هذا القدر يكفي للمستبصر لائن يؤمن بجميع ماوعده الشارع او اوعد عليه فكل من له تحدّئن في العلم لل يجب ان يتأمَّل في الصّفات النفسانية و كيفية منشأيتها للا الروالا والا الظاهرة ليجمل ذلك ذريعة اللوصول الى الكيفيئة استنباع بعض الملكات للا المخصوصة في الا خرة .

فكما أن شدة الغضب في رجل توجب ثوران دمه و احمرار وجهه و سختن بدنه و احتراق مواده والغضب صفة نصائية موجودة في عالم باطنه وهذه الا تار من صفات الا جسام الماديثة وقد صارت تتابيجمنها في هذاالعالم فلا عجب من الديلزمها في نشأة ثانية «نار" موقدة تطلع فيها على الا في نشأة ثانية «نار" موقدة تطلع فيها على الا فيدة في ورضواب الا عضاء و ربما يؤدسي عند شد في طهورها ضر بال العرصاحيها غيظة .

الاثراقائشان فى تعيين محل" الاكم واللذّات فىالدُّنيا والاسخرة لينكشف لذوىالبصيرة : انّالمحشورفىالقيامة اى شئ منالا نسان

اعلم انة الجوارح والاعضاء يستعذب جميع مايطرء عليها من انواع الاكام ولهذا

سمتى عذاباً لا نها يستعذبه كما يستعذب ذلك خزنة النار وليس كل من دخل دارالعذاب والمقوبة معذ بامعاقبا بل ربيعا كان مستعذبا كالسدنة والزبانية واهل السيجون والاتونات و كذلك قوى الجوارح حيث جعلها الله محلا اللا تنقام من النسفس التى كانت تحكم عليها و تسخرها بامرالله والا لام يختلف عليها بما يسراه فى مسلكها و موضع تصرفها وبما ينتقل اليه المدركات من الحواس والمشاعر و كذا النفس الناطقة التى هى محل المعرفة والحكمة سعيدة فى الدنيا والآخرة لا حفظ لها فى الشيقاء ، لا تها ليست من عالم الشقاء ، الا ان الله ركبها هذا المركب الحيدواني المسمى بالنقس الحيوانية فهى لها كالدابة ، وليس للناطقة الا المشي بها على الصراط المستقيم فان اجابت النفس الحيوانية نها فهى المركب الذاول المرتاض و ان ابت فهى الدابئة الجيوح كلما ارادال اكب ان يرد ها الى الطريق حرنت عليه و جمعت واخذت يمينا و شمالا افراط و تفريطا لقوة رأسها .

فاذاانكشف هذا، فقد علم الذائستحق للعقوبة يوم القيامة هى النفس الحيوانية فوقع عليهاالعقاب كما يضرب الراكب دابئته اذا جَمحت و خرَجَت عن الطريق الذى يريد صاحبها السشى عليه .

الا ترى : اذالحدود الشرعيّة فى الزان والسّرقة والنرية انما محلّها النفس ما الحيوانيّة و هى التى يحس بالم القتل وقطع اليد و ضرب الظهر فقامت الحدود بالجسم و قام الالم بالنفس الحساسة المتخيلة.

واماالنفس الناطقة فهي على شرفها مع عالمها في سعادتها دائمة و هي منفوخة من روحالله وليست هي موجودة في اكثر الناس .

واما الحيوانية فلا يخلو منها انسان سواء كان سميدا فكانت سليمة مطيعة ذلولة او شقيئاً فكانت جموحة عاصية فالمطيعة يسرح يوم الاتخسرة في مسراتم الجنان

والعاصية تعاقب حتى يصير منقادة .

واماالا عضاء والجوارح فما عندها الا النسميم الدائم في جهنم مثل ماهي الخزنة عليه من كونها مسبحة ثه معجدة مطيعة دائما لما يقوم بها او يقام عليها من الا فمال كما في الدنيا في تخيل الا نسان ان العضو يتألم لا حساسه في نفسه بالا لم وليس كما تخيله انما هو التثالم بما تحمله اليه حاسنة الجارحة من صورة ما يكرهه الا ترى اان تخيله انما وهو حي والحس عنده موجود والجرح الذي يتألم به في يقظته موجود في المضو ومع هذا لا يجد الما لان الواجد للا لم قد صرف وجهه عن عالم موجود في المرزخ فما عنده خرفاذا استيقظ المريض أي : يرجع الى عالم الشهادة و ززل النا منزل الحواس قامت به الا وجاع والا لام فان بقى في البرزخ على ما يكون عليه الما في رؤيا مفزعة في تألم او في رؤيا حسنة ملذة في تنعم في نتقل معه النعيم او الا السم حيث انتقل وهكذا حاله في الا خرة فتنبه به قائم و تبصر بما نو وزاه ٢٠

الاشراق التاسع في حشر باقي الحيو انات

قد اشرنا الى ان لكل موجود حشرا وحشركل شي الى مابده منه فمن علم من اين مجيئة علم الى اين ذهابه فحشر الا جساد الى الا جساد و حشر النشوس الى النشوس.

وقد وقع الخلاف في حشر نفوس الحيوانات في القيامة والروايات فيه مختلفة والحق في ذلك هو القول بالتفصيل فان ثبت في بعضها درجّة فوق درجة النّفوس؟\_

ا فاذا استيقظ العريض رجع الى عالم الشهادة ... داط لهم وهكذا اكثر النسخ الموجودة

إلى اشار على عليه السلام: رحمالك امره! هرف من ابن والى ابن و في ابن و قال بشا: رحمالك امره!
 عرف قدره ولم يتعد طوت
 عرف قدره ولم يتعد طوت

المشهدالرابع المشهدالرابع

الحماسة و هى النفوس المتخيلة بالفعل اى: المتذكرة لما يتصورها فلا يبعد القول بحشرها الى بعض البرازخ و اما حشر النفوس الحماسة فقط فكحشر القوى النفسانية الى ارب نوعها و امير جيشها كما ذكره الفيلسوف الاول فى ااولوجيا .

فكذا النفوس النباتية اذا قطعت عن الاشجار كما مر" في مباحث الصور المفارقة وحشر المقلندين والاثنباع الى اما يتحشر اليه الاثمئة والمجتهدون شبه احشر القوى النفسانية من الناطقة اليها و الى امثله اشير في قوله تعالى ا: «وحشر لسليمان جنوده من الجن والا نس والطير فهم يوزعون».

و قوله تعالى! : «والطير محشورة ٢.كل؛ كه او ّ!ب» .

الاشراقالعساشر فی ان کلانسان تنوعاً فی باطنه هیهنا کما فی ظاهره نومالا خرة

اعلم ان الحق لم يزل فى الدنيا متجانيا للقلوب فيتنو عالخاطـــر لتجانيه و ان تنو عالخاطر فى الا نسان عن التجانى الا الهى منحيث لايشعر بذلك الا الهلالله كمـــا التهم يعلمون ان اختلاف الصور الظاهرة فى الدنيا والا خرة فى جميع الطبايع ليس

۱\_ لشبه حشرالقوی ... داط \_ آاق

۲\_ س ۲۷ ی ۱۷

۲\_ س۲۸۰ ک۸۱

غد بريد انبات تتوع الانسان من جهة العلة الفاعلية وان يرجع النتوع الباطني من جسهة الى الجهات المصده والامر الفاعلية .

في النسخ الموجودة عدنا : فيتنوع الخواطر لتجليه وان تنوع الخواطر في الانسان ...

يهم الشواهدالربوبية

غيرالتنوع و في الا خرة يكون باطن الا انسان ثابتا ؛ فانه عين ظاهر صورته في الدنيا والتبدئل فيه خفي و يكون باطنه عين ظاهره في الا كنه والتبدئل فيه خفي و يكون باطنه عين ظاهره في الا كنه كنه دائما بالفعل فيتنوع ظاهره في كل حين و هو خلقه الجديد الذي اكثر الناس في لبس منه ، كما كان يتنوع باطنه في الدائيا فينصبغ بالصور التي يقتم فيه التجلي الا الهي إنصباغا ، فهكذا في كل موجود كان له ظاهر دنيوي و باطن اخروي فا كن المنه المستور على ظاهره المشهود فهذا في كل شي من باطنه المستور على ظاهره المشهود فهذا هو التتضاهي الخيالي فان القوة الخيالية خليقت مضاهية العالم القدرة الا الهية ؛ غير انتها في الا كنون هو في شائن ؟ » .

واعلم ان الله ا حدى الذات برى ا عن التنفيئر والتكثئر و هو متكثر الاسماء والجهات و انما يتجلى لكل شئ بعسبه فلا يتجلى للعالم الا بما يناسب العالم والعالم بسافيه ثابت الحقيقة متغير التراكيب والحركات والازمنة .

كما ان الانسان من حيث جوهره ثابت ومنحيث انفعالاته وكيفياته من خجل و وجكل و صحّة و مرض و رضى وغضب متغيش و وفي جميع الاحوال هوهو لا يتغير هويته فهو ثابت لا يتبدئل و هو ايضا عين الستبدئل والمتغيش.

فحقيقته الثثبوت على التنوع والبقاء على التبدئل فهذا سير" واضح خفى" قــــد اشرنا اليه مراراكي يتفطئن اليه وينتفع به من ومختل له .

١- يستنيمها شئونالحق ... داط

٦٠ س الرحمان ٥٥ ) ي ٢٩

الاشراق الحادى عشر فى 'ان' اى'الا'جـــام ينحشر فىالا.ّخرة معرالا'رواح وايئها لايحشر؟

اعلم انَّ الاَّرُواحِ مادامت ارواحاً لا يخلو من تدبير اجـــام لها والاَّجسامِ قسمان قسم يتصرَّف فيها لنفوس تصـــرُّ فا اوَّ لِيَا ذَاتِياً مَن غير واسطئة .

و رقسم" يتصرف فيه تصرّفا النوية بالعرض بواسطة جسم آخر قبله ، والقسم الاول ليس محسوسة بهذه العواس الظاهراة الائته عسايب عنها الائتهسا انها يحس بالاعسام التي هي من جنس ما يحله بامن هذه الاجرام التي كالقشور و يؤثّر فيها سواء كانت بسيطة كالماء والهواء او مركبة كالمواليد و سواء كانت لطيقية كالارواح البخارية او كثيفة كهذه الابدان اللحسية الحيوانية والاجسادالنباتية بان جبيعها ليس ما يستعملها النفوس ويتصرف فيها الا بالواسطة.

واماً القسم الأول المتصرف فيه للتفوس \ فهو من الأجسام النوريّة الاخرويّة الدية بحيوة ذاتيه غير قابلة للموت وهي اعلى ارتبة من هذه الاجسام الشفئة التي يوجد هاهنا و من التي يسمى بالروح الحيواني فائه من الدنيا و ان كان شريفا لطيفا بالأضافة الى غيره و لهذا يستحيل و يضمحل سريفا ولا يمكن حشر م الى الاخرة والذي كلامنا فيه من اجسام الاخرة وهي يحشر مع النفوس ويتحد معها و يبقى بقائها

واماالبرازخ العبلويّة فهي عينالصور خاصّة ، فحكم الارواح المدّبُرة لها فيها يشبه ان يكون كحكمها فيالا جسام الخياليّة و تصرّفها فيها كتصرّف نفوسنا

إلى المنصرف فيه النوس... آدل ... داط ... لـ اهم . آحس

في القواة الخيالية بوجه ؛ فان الاعبام الفلكية النورية (كما صرح به بعض المئة ـ الكشف): لا خيال لها ؛ بل هي عين الخيال ، وكما لا يخلو خيال الاعمان عن صورة كدلك لا يخلو ذات الملك عن صورة وصورة الفلك لذات الملك كقواة الخيال لذات الانسان ، و هذه الزرقة المحسوسة ليستصورة السماء ولا هذه الانوار المدركة بالحس هي انوارها الموجودة في القيامة بل هذه منكسفة مطموسة "يوم القيامة . فهذا علم شريف يظهر به كيفية حشر الاعساد .

يه وقد فرغنا من تصحيح هذاالهشهد و مقابلته مع صديقناالعظم المحصل البارع السيد حسن اللاهوتي سلماته تعالى اواخر ليلةالسابعة منشعبانالمسطمستة ١٣٨٦ منالهجرةالتبوية واناالعبدالغاني جلال الدين الموسوىالاتشنياني كتباته له بالحسني .

# المشهدالخامس

فىالنتبوات والولايات و فيه ِ شواهد

الشَّاهدُ الأثورُّلُ :

فى اوصاف النبيِّ «صلى الله عليه وآله وسلَّم» وخصايصُه و فيه ِ اشــراقات :

> الاشراقالاول فىدرجة النثبثوءة بالقياس الى ساير درحات الانسان

اعلم ان للاُنسان مقامات و درجات متفاوتة بعضها حسيئة و بعضها خيالية و بعضها فعالية و بعضها فعريئه و بعضها فعريئه و بعضها فعريئه و بعضها فعريئه و بعض بعضها فعريئه و بعضها فعريئه و بعضها فعريئه و بعضها فعرينها فعريب

فاول منازل النفس الانسانية درجة المحسوسات فمادام الانسان في هذاالمكنزل حكمه حكم الداود التي في باطن الارض والفراش المبئوث في الهواء فان الفراش لم يرتفع درجته عن درجة الاحساس و لوكان له تخيئل وحد غظ للمتخيل بعد

الد مترتبة بعضها قوق يعمى الداط بدائع بدائك

الا حساس لم يتهافت على النار مرَّة " بعد اخرى او قد تأذَّى بها اولا " .

و بعد ذلك درجةالمتخيّلات ومادامالا نسان في هذاالمنزل حكمه حكم الطير وسايرالحيوان البهيمي فانالطير و غيسر، اذا تأذَّى في موضع بالضرب يفرُّ مسه ولم يعاود لائته بلغالمنزل الثاني و هــو حفظالمتخيل بعد غيبوبتها عنالحواس .

فمادام الا انسان في هذا المنزل فهو بعديهيمة ناقصه انماحد م ان يحذر عن شي ا تأذَّى به مرَّة " ومالم يتأذُّ بشي فلا يدري انه مما يحذر منه .

وبعد ذلك و هو منزلة الثالث درجة الموهومات فهو في هذا المنزل بهيمة كاملة كالفكرس مثلاً.

فانه يحذر منالا ُسـَد اذا رآه ، و ان لم يتــاْذُ به قط ُ ، فلا يكون تنفشــره موقوفا على التأذي منه بشخصه بل الشئاة تترى الذُّتُب أولاً فيحذره و ترى الجكمل والبقر وهما اعظم منه شكلاً و اهول منهصورة فلا يحذرهما اذ ليس من طبحهما ايذاؤها ، فالى: هذاالمنزل يشارك الانسان البهائم .

وبعد هذا يترقني اليا عالمالا نسانية فيدرك الا شياء التي لا يدخل في حسُّ ولا تخييًّل ولا وهم و يحذرالا مورالمستقبلة ولا يقتصر حذره على العاجلة و يدرك الا'شياء الغائبة عزالحس' والخيالوالوهمويطلبالا ّخرة والبقاء الاُبدى ومزهاهنا يقع عليه اسمالاً نسانية بالحقيقة و هذهالحقيقة هيالروح المنسوبه" اليالله تعــالي! في قوله: «فنــُفــُخنت فيه من روحي أ».

وفي هذاالعالم يفتح له بالالكوت فيشاهد الاثرواح المجردة عن غشاوة هذه القوالب و اعنى بهذهالا واحالحقايق المحضة المجردة عن كسوة التئلبيس و

ا۔ ٹم پئرتی منه .... داط ۔ آاق

**<sup>1</sup>**4 س 10 ک 14

المشهدالخامي ومهم

كفاوة الاعمارج من اساطين المناوة التي شاهدها اصحاب المعارج من اساطين الاعدمين السلائك كما حكاء «افلاطن» عن نفسه و كذا «سقراط» و «فبثاغورث» و «انباذقلس» وغيرهم وشاهدها ايضامعلم المشائين «ارسطا طاليس» كما دل عليه كتابه المعروف بد: اثو نوجيا و هذا العالم عظيم الفسخة لا نهاية له والسرّ فيه مثاله المشي على الماء فان فيه حيوة الحيوان العقلى و لمه طبقات كثيرة ارضها سقف العالم التذي تحته ، كما ان ارض الجنة الكرسي و سقفها عرش الرحمان ثم يرقى ا منه الى طبقة اخرى ا مثاله هاهنا المشي في الهواء ولذلك لما قيل لرسول الله «صلى الشعليه و لبقة اخرى ا مثاله هاهنا المشي في الهواء ولذلك لما قيل لرسول الله «صلى الشعليه و مشي على الماء» فقال: «لو ازداد يقيسنا لمشي في الهواء».

واماالترداد على المحسوسات فهو كالمشى على الاارض فان هذا العالم كلله بمنزلة الاارض لعالم الاواح وبينها وبين الماء عالم يجرى مجرى السئفينة و منها الاتولد درجات الشياطين حتى انهمتى المجاوز الاانسان عوالم البهائم فينتهى الى عالم دالشياطين وعالمها عالم الموهومات و منه يتسافر الى عالم الملائكة الراوحانيين .

وقد مرعت الاعمارة منا الى ان ليس للوهم عالم خارج عن العوالم الثلاثة لان مدرك الوهم ليس سوى المدرك الخيال اوالعقل و انما هو الم متردك بينهما ليس له مستقر فكذلك حكم عالمه ، فما ل الشياطين و "ذريتهم وجنودهم الى البواروالهنوى" الى جميم الاعمار .

وهذهالعوالم كلئها منازل الهدى ولكن الهندى المنسوب الى الله تعالى يوجد في العالم الا خير و هو عالم الا وواح كماقال: «قل ان الهدى هدى الله ؟» .

ا - ثم يتسرقن \*\*\* داط ما ل١٥م ٢ - وقيها يتولد درجات \*\*\* آءق ما داط ما نام

۲\_ س ۲۲ ی ۲۲

فعقام كل آدمى و منزله فى العلو والسفل بقدر ادراكه و هو معنى قول امير ــ المؤمنين عليه السلام: «الناس ابناء ما يتحسبون» فالانسان بين ان يكون دودا او بهيمة او فراسا او شيطانا ثم اذا جاوز ذلك يصير ملكا .

وللملائكة درجات و مقامات لقوله تعالى : «وما منا الا و له مقام معلوم» فسنهم الا رضية و منهمالساوية و منهمالمقر بون وهمالمرتفعون عن الا لتفات الى السماء والا وض القاصرون نظرهم على الملاحظة الحضرة الر بوبيئة وهم ابدا فى دار البقاء اذ ملحوظهم هو الوجه الباقى وما عدا ذلك فالى الفناء مصيره ، اعنى السماء والا وما يتعلق بهما .

وهذا معنى قوله سبحانه: «كل من عليها فان و كيقى وجه ربتك ذوالجكلال والإكرام ؟» وهذه العوالم منازل سفر الانسان ليترقى من حضيض درجة البهائم الى أوج درجة الملائكة ثم يترقى من درجتهم الى درجة العثاق منهم الماكفين حكول جنابه المقتصرين على الملاحظة جمال الحضرة الالهيئة يتسبحون الوجه و يقدسونه لا يفترون .

وهذا غايــة الكمال الانساني و هو مقام يشترك فيهالا نبياء والا ولياء «سلام ــ الله عليهم» و سيأتي الفرق بين النشيع" والوكي" .

> الاشراقالشانی فی 'اصول ِالمعجزات و خَـَوار ِق العادات

وقد مرَّ انَّ الاَّنسان البالغ حدَّ الكمال ملتئم من عوالم ثلاثة من جهـَة مبادى ادراكاته الشَّلاثة قوَّة الاَّحساس و قوّة التخيُّل و قوةالتعتُّل .

المشهدالخامس ۲۶۱

و ثبت ان كل صورة ادراكية هو ضرب منالوجود ولكل منها قوة و استمداد وكمال والكمال هو صيرورةالشي بالفعلفكمالالتعقل فيالانسان هواتصاله بالملاء الاعلى و مشاهدته ذوات الملائكةالمقرعين .

وكمان القوة المصورة يُؤدى به الى مشاهدة الا شباح المثالية و تلقتى المغيبات والا خبار الجزئية منهم والا طلاع على الحوادث الماضية والا تيكة .

وكمال القو"ة الحماسة يوجب له شداة التأثير فى المواد الجسمانية بحسب الوضع فان قوة الحس تساوق قوة التحريك الموجبة لا نفعال السواد و خضوع القواة الجرمانية و طاعة الجنود البدنية و قل من الا نسان من يكمل فيه جميع هذه القوى الثلاث.

فمن اتفق فيه مرتبة الجمعيّة في كمال هذه النشئات الثّلاث فله رتبة الخلافة ــ الا الهائهيّة و استحقاق رياسه الخلق فيكون رســولا ً من الله يــوحى اليه و مــؤيّدا بالمعجزات منصوراً على الا عداء فله خصايص ثلاث .

الاشــراقالثالث فى شرح هذهالخصايص

اماالا ولى فهو الايصفو نفسه فى قوتها النظرية صفاء يكون شديدة الشبه بالروح الا عظم فيتصل به متى اراد من غير كثير تعملو تفكثر حتى يفيض عليه العلوم الله تنيئة من غير توسط تعليم بشرى بل يكاد زيت عقله المنفعل يشيئ لغاية استعداده بنور العقل الفعال الذى ليس هو بخارج عن حقيقة ذاته المقداسة و ان لم تمسسه نار التعليم البشرى بمقدحة الفكر و زند البحث والتشكرار.

فأذالنتفوس متفاوتة في درجاتالحكدس والائتصال بعالسمالنور فمن زكى لا

ې ې ې الشواهدالربوبية

يحتاج الى التعلثم فى جُلُّ المقاصد بل فى كلتها ومن غبى لا يفلح فى فكره ولا يؤثر فيه التعليم ايضاً حتى خوطب النَّبى الهادى (ص) فى حقّه «انك لاتهدى مَن احبَبت، و انتك لا تسمم من فى القبور ٢ ولا تسمم الموتى ٢ ولا تسمع الصّم الدّعاء» .

وذلك لعدم وصولهم بعد الى درجة استعداد الحيوة العقليّة ، فلم يكن لهم سمع باطنى يسمع به الكلام المعنوى والعديث الربّانى ومن شديد الحدس كثيرة كمّا وكيفا سريم الاتصال بعالم الملكوت يدرك بحدسه بحسبه اكثر المعلومات فى زمان قليل ادراكا شريفا نوريًا سميّت نفسه قدسيّة .

وكما ان مراتبالناس ينتهى بهم فى طرف نقصان الفطرة وخمود نورها الى عديم المحدس والفكر يمجز الا نبياء عن ارشادهم فيجوز ان ينتهى فى طرف الكمال وقو "قد المحدس وشد"ة الا شراق الى انفس قدسيئة ينتهى بقوة حدسه الى اكخر المعقولات فى زمان قصير من غير تعلئم فيدرك امورايقص عن دركها غيره من الناس الا بتمب الفكر والرياضة فى مداة كثيرة فيقال له: نبى "اوولى" و ان ذلك منه اعلى ضروب المعجزة اوالكرامة وهو من الممكنات الا "قليئة كماذكرناه و اما الخاصئة الثانية فهى: ان يكون قو "ته المتخيئة قويئة بحيث يشاهد فى اليقظة عالم الغيب و يتمثل له الصور المثاليئة للغيبية و يسمع الا "صوات الحسيئة من الملكوت الا "وصط فى مقام «هورقليا» او غيره فيكون ما يراه ملكا حاملا "للوحى وما يسمع كلاما منظوما من قبل الله تعالى او كتابا في صحيفة و هذا مما لا يشاركه الولى بغلاف الضرب الا و"ل.

واماالخاصئة الثالثة فعى قوة فيالنئف منجهة جزءها العملي وقواهاالتحربكية

٣- س ٢٧؛ ي ٨٢ ؛ ايضاً س ٢٧؛ ي ٨٦؛ وما انتيمستمع من في القبور

المشهدالخامس سوي

فيؤثر فى هيولى العالم بازالة صورة ونزعها عنالسادئة او تلبئسها ايئاها فيؤثسر فى استحالة الهواء الى الفيم و حدوث الاعطار وتكون الطئوفانات الزّلازل لاستهلاك على مائة فجرت وعتت عن امر ربّها و رسله ويسمع دعائه فى الملك والملكوت لعسزيمة قويئة فيستشفى المرضى و يستشفى العطشى و يخضع له الحيوانات وهذا ايضا ممكن لما ثبت انّالا جسام مطيعة للننفوس متأثرة عنها و ان صورر الكائنات يتعاقب على المواد العنصريّة بتأثرات النفوس الفلكيّة.

وانماالنفس الانسانية اذا قويت تشبّه كتبهاتشبثهالاولاد بالاّباء فيؤثر في هيولى العناص تأثيرها و اذا لم تقوء لم يتعد تأثيرها الى غير بدنها و عالمهاالخاص .

وما من نفس الأو و لها تأثيرات في عالمهاالخاص فيكون اذا تسوه مسورة مكروهة استحال مزاج بدنها و حدثت رطوبة العرك و والرعشة و اذا حدثت فيهاصورة الغلبة يسخن البدن و احس الوجه و اذا وقعت فيها صورة النكاح حدثت حسرارة مسخنة منفخة حتى يمتلي به عراوق آلة الوقاع فينهض له و هذه العوادث في البدن انما تكون بمجرد التصورات.

فعلم انه: ليس من شرط كل مسخن ان يكون حاراً وكذا مثله فاذا صارت. الامرجة تتأثر عنالاً وهام اما عن اوهام عاميه او عناوهام شديدةالتثاثير في بدو ــ الفطرة او بالتعويد والا كتساب .

فلا عجب من ان يكون لبعض النتفوس قوة كمالية مؤيدة من السبادى فصارت كاتها نفس العالم فكان ينبغى ان يؤثر في غير بدنها تأثيرها في بدنها فيطيعها هيولى العالم طاعة البدن للنفس فيؤثر في اصلاحها و إهلاك ما يفسدها او يشفر عا بمك

٤- حتى تعلى به عروق آلةالوقاع ... داط

؟ ¥٣ ا**اشواهدال**ربوبية

ذلك لمزيد قوءٌ شوقيئة واهتزاز علوى لها يوجب شفقة على خلقالله شفقة الوالد لِو الـــــــده .

## تذنيب" عرشي

جوهرالنبو"ة كأنّه مجمع الانوار العقلية والنفسية والحسية ، فبروحه و عقسله يكون ملكا من المقرّبين و بعرئات نفسه وذهنه يكون فلكا مرفسوعا عن ادناس الحيوانيّة و لوحا معفوظا من مس الشياطين و بحسّه يكون ملكا من عظماءالسلاطين فالنبيّن ا بشخصية الوحدانيّة كانه ملك" و فلك" و مليك" فهو جامع النشئات الثلاث بكمالها ، فبروحه من الملكوت الاعلى، و بنفسه من الملكوت الاوسط وبطبعه من الملكوت الاسفل فهو خليفة الله ومجمع مظاهر الاسماء الالهيئة وكلمات الثالثات كما قال نبيئنا صلى الله عليه وآله : «اوتيت جوامع الكليم».

الاشراقالرابع فىالفرق بينالنشبوء والكهانةوغيرهما

اعلم: ان مجموع هذه الائمور الثلاثة على الوجه المذكور يختص بالائبياء، وكل جزء منها ربما يوجد في غيرهم وافضل اجسزاء النسبوة و هو العلم بالحقايسة كمنا هي عليها.

قد يوجد فى الا ولياء على وجه التابعيّة لهم وكذاالا خبار ببعض المغيبات ــ الجزئيّة من الحوادث ربما يوجد ضربمنه فى اهل الكهانة والمستنطقين وكذا قوّة ــ الجزئيّة

١- في كثير من النسخ: قالتين بشخصيسته الوحدانية... و في النسخ المعتبرة : قالنبي بشخصية الوحدانية...

المشهدالخسامس ٣٤٥

التأثير للنفسالمتعدى الى بدن آخر قد يوجد فى اشخاص ذوات نفوس قويئة مثل ما التأثير للنفسالمتعدى الى بدن آخر قدي يفيئر ما الشروة فائها ما يؤثمر فى بدن حى كانسان او غيره يفيئر مزاجه حتى يفسد روحه بالتوهم و يقتل ولذلك قال النبى صلى الشعليه وآله: «المين يدخل الرجل القبر والجمل القدر».

وقال صلى الله عليه وآله ايضا: «العين حق" و معناه انه يستحسن الجمل مثلاً و يتمجّب منه فيتوهيم لردائه تفسه القوية الخبيئة سقوط الجمل فينفعل جسم الجمل عن توهيمه و يسقط في الحال و اذا جاز ذلك في جانب الشر" من النفوس الشريرة الدنيئة فجوازه في جانب الخير من النفوس العظيمة الشديدة البكش ارجكح فكيف لا يتعدى تأثيرها عن بدنها وعالمه الصغير و هي يصلح لائن يكون نفس العالم ومستخدم القوى الطبيعية و يستحق لسبحودية الملائكة السنفية بل العلوية عند الارتقاء الى الحضرة الالهيئة و تعليم الاسماء الحسنى فكيف لا يقدر على الحالة هيولى العالم باحداث حرارة او برودة و تحريك و جمع وتفريق.

و اصول الا ستحالات والا تقالات في عالمناال تقلى انما ينبعث من حرارة او برودة و حركة كما يكشف عندالنظر في حوادث الجو و مثل هذا يعبر بالكرامة والمعجزة عندالناس والجمهور يعظمون هذه الخاصية اكثر من الا والين لغلبة للجمانية عليهم ثم يعظمون امرالا خبارعن الحوادث الجزئيثة اكثر من الا طلاع على المعارف الحقيقية .

واما اولوالا ُلباب فافضل اجزاء النبوة عندهم هوالضَّرب ُ الا ُول ثم الثاني ثمَّةُ النَّالِ لَدَ .

والا ول لا يكون الا خيرا و فضيلة و كل منالا خيرين ينقسم الي وجهين .

الاشراق الخامس في كيفيئة الاندارات

ان ما وقع او سيوقع من الكائنات فهو محفوظ فى الالواح العاليـــة و صـــُور ـــ الكائنات با ســـرها موجودة فى عالم الذكر الحكيم مكتوبة بقلم الحــــق الا ول على الواح النفوس السماوية اومحايف المثل الغيبيّة .

و ذاك : لا نها ليست صادرة عن المبدء الا ول على سبيل الجزاف اوالقصه الى غرض جزئى كما زعمه الجاهلون تمالى عن ذلك قصدورها على سبيل العنايسة والا ستنباع لما هي مثل غيبية هي ذكر حكيم .

على ان الاندارات دالة" على عالم بالجزئيات قبل وجودها و بعده وليسهذا شأن النفوس السافلة ولاقواها السنطبعة وهو ظاهر قليس الا من موطن يتمثل فيسه الجزئيات فيكون الاشلاع عليها لا جل اتصال تفوسنا بجوهر متمال تفساني يعيط بالجزئيات الزمانية من الكليات على عكس ادر الثالثاس فيكون لها ضوابط كلية "ينشأ منها الجزئيات بان يفيض من العبادى العقلية على الواح النفوس العالمية صورة مثاليئة ينعمل بها تلك النفوس من جهة قوتها الخيالية فتحاذيها صرور الكائنات الهيولانيئة في صورها ان تعلم: لازم حركاتها النفسانية من تلك الصور من حركات المواد الهيولانيئة في صورها الجسمانية لتطابق العوالم.

قاذا علمت هذا فصحة المنامات والانذارات سببها اتصال النفسوس الانسانية بهذه الجواهر العالية فعلى تقدير اتصال نفوسنا بهذا العالم يكون صحة الرنؤيا والانذار وما يتلقيه النفس في اليقظة فعلى وجهين :

فان كانت النفس قوية وافية لضبط الجوانب لايشغلها المشاعر السفلة عن المدارك

المشهدالخامس المشهدالخامس بغر

العاليه ويكون متخيلتها قوية على! استخلاص الحس المشترك من مشاهدة الظواهر الى مشاهدة ما يراه في الباطن فلا يبعد ان يقم لها ما يقم للنائم من غير تفاوت .

فمنه ما هو وحى" صريح" لا يفتقر الى التأويل . ومنه ما ليس كذلك فيفتقر اليه او يكون شبيها بالمنامات التي هي اضعاث احسلام ان امعنت المتخيلة في الا تتقال والسمحاكاة .

وان لم يكن كذلك فلا يخلو اما ان يستعين بما يفع للحس دهشة و للخيال حيرة او لا ، بل كانت لضعف طبيعي أومرض طار فالا ول كقسعل المستنطقين ـ المشتغلين للصبيان والنساء ذوات المدارك الضعيفة بامور مترقرقة ، او باشياء ملطخة سود مدهشة محيرة للحس مرعشة للبصر بزجسرجتها او شفيسفها كاستعانة بعض ـ المتصوفة والمتكهنة برقص و تصفيق و تطريب

فكل هذه موهنكة للحواس مخلئة بها و ربما يستمينون ايضا بالايهام بالعزائم و بادعية غير مفهومكة الالفاظ يوجبالنشرهيك بالجن اذااستنطقوا غيرهم .

والثانى كما للمصروعين والممرورين ومن فى قواه ضعف و فى دماغه رطوبكة فابلة وقد يجتمع السببان: ضعف العوايق ءو قوءة النفس بتطريب و غيره كما لكثير من المراكبة وهذا حسن وما للكهئة والممرورين نقص او ضلال و تعطيل للقوى عما خلقت لا جله .

واماالفضلاء فرياضاتهم و علومهم مرموزة مكتومـة عنالمحجوبين .

الاشسراقالسانس فىالفرق بينالاً يحاء والاً لهاموالشعليم

قد ثبت: أن نفس الا نسان مستعدة " لا أن يتجلى فيه حقيقة الا شياء كلتها واجبها

وممكنها الا انها ليست ضروريّة لازمة وانما حجبت عنها بالا سباب الخارجية التي ذكر ناها في مثال المرئات فهي كالسد الحدال بين النفس واللوح المعفوظ الذي هو جوهر منقوش بجميع ما قضى الله تعالى به الى يوم القيامة فيتجلى حقايق العلوم من مرئات اللوح العقلاني الى مرئات اللوح النقساني عند زوال المانع وكما ان الحجاب بين المرئاتين يزال تارة " بعمثل اليد المتصرفة و تارة " بهوب ريح يحركه " .

فكذلك قد يظفر الانسان بادر الثالحقايق القواة فكرته المتصرافة في تجريد الصور عن الغواشي والانتقال من بعضها الى بعض وقد تهب رياح الالطاف الالهيئة في كشف الحجب و يرتفع الغواشي عن عين بصيرته في تجلئي فيها بعض ما هو مثبت في اللوح الاعلى!

فيكون تارة عندالمنام فيظهر به ما سيكون فيالمستقبل وتمام ارتفاع الحجاب يكون بالموت وبه ينكشف الغطاء .

وتارة ً ينقشم الحجاب بلطف خفى من الله فيلمع فى القلب من وراء سكر الفيب شيء "من غرايب اسرار الملكوت فربما يدوم و ربما يكون كالبرق الخاطف و دوامه عادة .

فعلم : ان حصول العلوم في باطن الا نسان بوجــوه مختلفة : فتـــارة يكتــب بطريق الا كتــاب والتعلقم .

وتارة ً يكهجنم عليه كأنَّه القى اليه من حيث لايدرى سواء كان عقيب طلب و شوق اولاء ٤.

من السياب الحاجبة التي ذكرناها ١١٠ داط ١١٠ بهيوب ربح محركه١١١ داط ١٠٠٠

٣. بقرة نكرك المنسرنة ... آخ )، في بعض النسخ الموجودة عندنا: «سواء كان عقيب طلب و شوق اولا ، وهدا ينفس المنا عليه مسه على السبب العقيد له وهومشاهدة الملك العلم المعقبين من قبل الدولوب المناق المناقب المناقب

المشهـدالخاس المشهـدالخاس

والنّانى يسمّى حدسا و الهاما . وهذا ينقسم الى ما يطلع معه على السبب المفيد له وهو مشاهدة الملك الملهم للحقايق من قبل الله وهو العقل الفعال الملهم للعلوم فى العقل المنفعل و الى ما يطلع عليه ' .

فالاول يسمى اكتسابة و استبصاراً والثنّاني ِ الهاما و نفـّنا في الروح (في الروع. خ،ل). والثالث وحياً يختص به الانهبياء والذي قبله يختص به الانولياء.

واماالا كتساب فهو طريق النشظار من العلماء فلم يفاوق الالهام الاكتساب في نفس فيضان الصور العمليّة ولا في فابلها ومحليها ولا في فاعلها ومفيضها ولكن يفارق في طريقة زوال الحجاب وجهته ولم يفارق الوحى الالهام في شيء من ذلك بل في شدت الوضوح والنوريّة و مشاهدة الملك المفيد للصور العلمية ، فأن العلوم كما مر لا يحصل لنا الا بواسطة الملائكة العلميّة وهي المقول الفعالة بطرق متعددة كما فالسبحانه : «وما كان لبشر ان يكلسهالة الا وحيا او من وراء حجاب او يترسك رسولاً» .

فتكنيم الله عبادً م عبارة" عن افاضة العلوم على الفوسهم بوجوه متفاوتة كالوحى والالهام والتتعليم بواسطة الرئسئل والمعاتمين .

الاشهراق السابع في كيفيئة انتصال النبي «صلى الله عليه و آله» بعالم الوحى الالمهى و القنطة و آله» بعالم الوحى الالهمي و القنطة والمستحفوظ ولسوح:

السحو والانتبات النذي فيه انسخ الاحسكام

فى العالم النفسانى المسمى باللوح المحفوظو ام الكتاب وفى الا الواح القدريّة القابلة للمحو والا "بهات كما قال الله تعالى : «يمحنوالله مسايشاء ويثبيّت وعنسده الم الكتاب.

وجميع هذهالكتب مما كتبها يُشدالر حمان فانالعناية الا لهية اقتضتها وانشأتها على وفق علمه تعالى بذاته علمافعلينا لا ن ما عداه من آثار وجوده و قدرته .

فكما ان السهندس يسطر صورة ابنية الدار في نسخة ، ثم يخرجها الى الوجود فكذلك فاطرالساوات والارض كتب على نفسه الرحية و اخرج نسخه العالم من اوله الى آخره فوجدالعالم على وفق تلك النسخة بالدى ملائكة عشالة يستخدمها ملائكة علائمه فاذا تم وجودالعالم بصورته خلقالله نوع البشرمن الارض فاراد الليجعل منها خليفة له في السدنيا وقايباً منه في عمارة النشأة الا خرة، فاعطى للا نسان قلوى ومشاعر هي الات الحس والتخييل والتعقيل ، فساذا احس بصورة العالم تادت منه مورة (اخرى الى حسة و منه الى غياله .

فان من نظر الىالسماء والا'رض ثم عض بصره يرى صورة السماء والا'رض في خياله حتى كاته ينظر اليها ويشاهدها، ولو انعدمت صورتها من الخارج لا يقدح في مشاهدته ايناها ثم يتاذى من خياله الى عقله صورتها على وجه اعلى و اشرف فيحصل في العقل حقاية الا شياء التي دخلت في الحس والخيال.

فالحاصل فىالعقل الا نسانى موافق للعالم الموجود فىنف، والعالم الكونى مطابق للنشخة المسودة منه فىاللوح العقلى، وهو قلوب الملائكة المقر الين، وهو كما علمت سابق على وجوده فى اللوح القدري السابق على وجدوده الكوني

۱- س۱۲ ی ۴۹

المشهدالخامس ١ ٣٥٠

الجسمى وهيمنا عكسالا مر فيتبع وجودهالحسى وجودهالخيالي و تبعه ايضا وجوده العقلي اعني : وجوده في القواة العاقلة .

وقد علمت منا فيما سبق تحقيق الأثمر في اتتحاد المقل بالمعقول و كذاالحس بالمحسوس والخيال بالمتخيّل .

فادراك الانسان في كل مرتبة من صورةالعالم هو اتتحاده بها و تحققه بوجودها وهذه السوجودات بعضها حسيئة و بعضهامثاليئة و بعضها عقلية ؛ فكانالوجود اولاً عقلاً منهم نفساً ثنتم حسناً ثنم عقادًا نفسه فصار حسناً ثم نفساً ثنتم عقلاً فارتفى الى ما هبط منه والله هوالسبد، والعابية .

فالا أنسان اذا "بلئغ الى " هذاالبقام الربيّاني يطلع على اما في القسطاء الا الهي والقسّدر الربيّاني ويشاهدالقلم واللوح كماحكاها لنبي «صلى الله عليه و آله» عن نفسه الله "اسرى به حتى سمع صرير الا قلام كماقال تعالى الله « لِنشريه من آياتنا الله هشور السميع البصير ؟ » .

فالكتابة العقليثة مصونة عن التثبد الوالتغيثر والنسخ والتحريف ، واما الكتابة النفسيئة اللوحية فيتطرق فيها المحو والاثبات و ينشأ منها نسخ الاحكام ولا يبعد ان يكون سماع صرير الاتلام منه «صلى الله عليه و آله» اشارة الى ا ما في عالم القدر من الصور التي كتبتها اقلام رتبتها دون رتبة القلم الاعلى و الواحها دون اللوح المحفوظ فان الذي كتبه القلم الاعلى لا يتبدئ ، وهي حقايق العلوم العقليثة التي لا تسحو ابدا من اللوح المحفوظ و هذه الاتام يكتب في الواح المحو والاثبات .

ومن هذه الالواح يتنز الشرايع والصّحف والكتب على الرسل «عليهم السلام»

الد الجسماني ۽ دياط، بـ لءم.

و لذا يدخل فى الشرع الواحد النسخ فى الا حكام و هو عبارة "عن انتهاء مد " الحكم لا عن دفعه و رفعه فان ما دخل فى الوجود لا يرتفع ابدا فان "كل حادث له سبب ولسبب حتى ينتهى الى الا مور الحتمية القضائية و الا سماء الا الهيئة ومن حقى الا مرفى كيفيه نشو الكثرة والتغيير من الحضرة الا حديثة السرمدية ، لم يشتبه عليه حقيقة الحال ولم يزل " قدمه عن مقامه فى نحو هذه المؤال".

الاشراقالتامن فى تحقيق ما ورك فى الشريعة من وصنفه تعالى نفسه بالترداد وساير ما يجرى هذاالمنجرى منالتغيثرات التى عليها بناء الشرايسم

اعلم ان للا الهيئة مراتب و للا سماء مظاهر و مجالى و كل ما وجد او سيوجد فهو غير خارج عناعالم ربوبيته تعالى ، و لكل شىء وجه خاص اليه تعالى و كائك قد شمامت رائحة من هذاالمقام من تضاعيف ما سلكنا سبيله و اوضحنا دليله و بيئنا بيانه و نوارنا برهانه . ١

فنقول هاهنا: ان لله عبادا ملكوتيئين يكون افعالهم طاعكة وبامره يفعسلون ولا يعصون اله في شيء اصلاء وكل من يكون كنذلك يكون فعله فعل الحق لعدمداع في فعله الا ارادة الحق و يستهلك ارادته في ارادته سبحانه.

مثاله : حواس الانسان وقد مر ان طاعكة الملائكة لربالعالمين بوجه كطاعة \_ الحواس الخمس للنفس الناطقة حيث لا يحتاج الى المر و نهى و ترغيب و ترهيب بل

ا ـ وبينا بنيانـه داط الله على وبينا المرهم الله وهم بالره يقبلون الله على وليرة واحدة ركمهم واكع و سجدهم ساجد دائماً لا يعمون ما امرهم الله وهم بالره يقعلون .

المشهدا لخامس ٢٥٣

كلما همئت الناطقة بامرمحموس امتثلت الحاسة الى اما همئت به و ارادته دفعة مسع ال هذه الحواس في عالم آخر غير عائم الجوهر العقلى منها الانها نازلة عنه في الملكوت السفلى فهكذا طاعة الملائكة الواقعة في ملكوت السماوات حيث انتهام «لا يعمونالة الما امترهم» و يفعلون مايؤمرون فيأتمرون بامره و يتنزجرون بنهيه .

فإذا تقرّر هذا يعلم: ان كل كتابه يكون في الألواح والصحايف القدرية فهو ايضا مكتوب الحق الا و من هـذه الكتابة ايضا مكتوب الحق الا و من هـذه الكتابة قال: «ثُمَّة قضى اجلاً و اجل مسمّى ٣٠»

ومن هذه الاالواح وصف نفسه سبحانه بانه ترداده في قبضة نسمة المؤمن بالسوت وهو قدقتنى عليه قضاء حتمياً ومن هذه الحقيقة الاالهية التي كنثى عنها بالتردادينيث التردادات الكونيئة والتحير في النفوس و ذلك انا قد نترداد في فعل امر ما هيل نفعله ام لا وما زلنا نترداد حتى يكون احدالا مور المرداد فيها و يزول الترداد فذلك الامرالواقع هو الثابت في اللوح من تلك الامور و ذلك ان القلم الكاتب في اللوح من المتدرى يكتب امرا «ما» وهو زمان الخاطر ثم يمحوه فيزول ذلك الخاطر لاان من هذا اللوح الى النشوس رقايق ممتداة اليها تحدث بحدوث الكتابة وينقطع بسحوها فاذا صار الاامر ممحوا كتب غيره فيمتدا منه وقيسقة الى نفس هذا الشخص الثذي كتب هذا من اجله فيخطر له خاطر نقيض الخاطر الاول و هكذا الى ان اراد الحق كتب هذا من اجله فيخطر له خاطر نقيض الخاطر الاول و هكذا الى ان اراد الحقائدي

الله غير عالم الجوهر العقلي منا ... داط لم أأهل سالهم

ا۔ س ۱۱ ، ی ۱

إلى س 15 ي 7 إلى المقدى الذي ورد فيه «منا ترددت في شمر" إذا قابله كترددي أدني فيض روح عبدي البؤمز بريدالبرت و إذا اكره مسالته ..... \* إقدامتك كنية الأعلام في معنى الجديث وخل معشلها وقد حققها البعينف في الاسفار «انهيات ط ١٣٨٦ - « في من ١٨٦٠ - و كناسا القيسات ط ١٣٨٦ - و كناسا القيسات و كناسات و كن

اثباته فلم يمحه فيفعله الشخص او يشمركه حسب ما ثبت فى اللوح فاذا فعله او ترك وانقضى محاه الحق من حيث كو نه محكوماً بفعله واثبت صورة عمل قبيح او حسن على قدر ما يكون ثم اذا القلم يكتب امرا آخرو هكذا الى غير النهاية .

و هذهالا قلام هذه مرتبتها ، والموكنل بالمحو منكك كريم والا ملاء عليه من الصنّفة الا لهيئة ولو لم يكن الا مركذلك لكانت الا موركائها حتما مقضيًّا .

فقد تبیئن لك صحة النسخ وانتردد ومعنی البداء الذی علیه اصحابنا الا مامیون وعلمت بمكانة هذه الا قلام التی سمعصوت كتابتها رسول الله «سلی الله علیه و آله» من القلم الا كلی و عبر عنه بالصریر و هوالصوت فكانه رأی الا یات و سمع منها ما هو حظ السماع فقد قبل: انه بقی له من الملكوت فوقه ما لم یصل الیه بحث من حیث رأی ۱ هو، لكته من حیث هوسمیع وصل الی سماع اصوات الا قلام و هی یجری بما یعدث الله فی العالم من الا حكام .

و اماالقلم الاعملى فاثبت فىاللوح المحفوظ صورة كل شى يجرى من هذه \_ الاقلام من محو و اثبات .

ففيه اثبات المحو و اثبات الاثبات و محو الاثبات على وجه ارفع فصورته مقدَّسـة عن المحو والتفير لائن نسبة انقلم الاعلى الله هذه الائتلام كنسبه قو تنا العقلية الى ماعر ناالخيالية والحسيّة.

و نسبه اللوح المحفوظ الى هذهالا لواح كنسبة خزانة معقولاتنا الكليئه الى ا خزانة الجزئيات الحسيات وفى الاعمال كنسبكة الا رادة الكليئة لمسطلوب نوعى الى ا ارادات جزئيئة وقعت فى طريق تحصيله فى ضمن واحد منه .

۱ من حبث هو رای . لءم ۔ آءق

المشهدا لخامس ٣٥٥

الانراق التامع في "أنّ النبي جالسفي الحدّ المشترك بين عالكم المعقولات وعالم المحسوسات

ان للقلب الانسانى و هو نصه الناطقة التى هى مثال العرش ومستوى الرحمة كما ان العرش مستو للرحمان ؛ با بين ، باب مفتوح الى عالم الملكوت و هو عالم اللوح المحفوظ و منشأ المسلائكة العلمية والمستملية كما وقع التنبيه عليه و بأب مفتوح الى القوى المدركة والمحر كة .

والله سبحانه كما انه خلق الخلق ثلاثة اقسام منهم الملائكة الروحانيتون فركب فيهم المقل دون الشهواة و منهم البهائم فركب فيها الشهوة دون العقل ، و منهم بنوآدم فركب فيهم المعقل دون الشهواة ، فهكذا خلق الانسان ثلاثة اقسام منهم المستفرقون في مرفة الله و ملكوتيه المهتزاون بنكره المتواجدون في عظمته و كبريائه الحايرون في اشميتة جماله وهم الالهيون من اولياء الله المنتشحة لهم ابسواب الملكوت و منهم المكتون على الشهوات المحتبسون في سبحن الدنيا المقيئدون بسلاسلها و اغسلالها في المنافرة فهم اهل الدنيا جميما قد اكبئهم الله على مناخرهم في النار و حبسهم عن نعيم الا خرة فسد عليهم باب الملكوت و فتح لهم ابواب الجحيم الا من تاب و اصلاح نفسه .

ومنهم الجالس فى الحد" المشترك بين عالم المعقول وعالم المحسوس فهو تارة مع الحسق" بالحبّ له و تارة مع الخالق بالحسة عليهم والشفقة لهم فإذا عاد الى العلق كان كواحد منهم كأنه لا يعرف الله و ملكوته و اذا خالا بربّ مشتغلاً بذكره و خدمته فكأنه لا يعرف الخلق .

فهذا سبيل السرسلين والصديقين ؛ اذ لا شبهة في النالجامع للطرفين اعلى في ــ السرتبة من المحجوب عن احدهما بالا تخرلفيق صدره و عدم الطلاق لسانه عالمني

لا بتد ان یکون آخذا منالله متملئما من لدنه معطیا لعباده مملئما وهادیا لهم فیسئل و یجاب و یبخل و یجاب ولسانا الطرفین واسطة بین العالمین سمما من جانب ولسانا الی جانب و هکذا حال سنفراه الله الی عباده و شفعاء یوم تناده فلقلب النبی صلی ــ الله علیه وآله بابان مفتوحان :

احدهما: و هوالباب الداخلاني الى مطالعة اللوح المعفوظ والذكر الحكيم فيعاتمه علما يقيناً لدنياً من عجاب ماكان او سيكون و احوال العالم فيما مضى و فيما سيقع و احوال القيامة والحشر والحباب و مآل الخلق الى الجناعة والنار و اثما ينفتح هذا الباب لمن توجه الى عالم الغيبو آخر كد ذكر الله على الدوام.

والثانى: الى مطالعة ما فى الحواس ليطلع على سوانح مهمات الخلق وبهديهم الى الغير و يردعهم عن الشراء ، فيكون هذا الا نسان قداستكملت ذاته فى كيلتا القوتين آخذا بعظ وافر من نصيب الوجودو الكمال من الواهب سبحانه بعيث يسم الجانبين و يوفى حق الطرفين فيكون بما افاضته الله على اقلبه و عقله المفارق ؛ وليا من اولياه الله و حكيما الهيئا و بما يفيض منه الى قوئته المتخيئلة والمتصرفة رسولا منذرا بما كان وبما هو الا نموجود .

وهذا اكمل مراتب الانسانية و اول شرايط كون الانسان رسولا من الله ثم مم ذلك ان يكون له قدرة بلسانه على جرودة التغيش بالقول لكل ما يعلمه و قدرة على الحسن الارشاد والهداية الى السعادة و إلى الاعمال التى تبلغ بها السعادة وان يكون له معذلك قوة نفسانية للمناظرة في العلوم مع الهل البعد ال و قوية بدنية للمباشرة في العروب مع الابطال لاعلاء كلمة الله وهدم كلمة الكثفر وطرد اولياء الطاغوت ليكون «الدين كله لله ولو كررة المشركون ا».

١- سووة الصف ١٠ ١ ، آية ٩ ، هوالذي اوسسل وسوله بالهدي؛ و دينالحق ليظهره علىالدين كله..

المشهدالخيامس ٣٥٧

الاثراقالعساشر فى تعديدالصنفات التى لابد ً لمرئيس الا ول ان يكون عليها وهى : « اِثنتنا عشرة » صفكة منفطورة كسه .

أوليسها: أن يكون جيّدالفهم لكل ما يسمعه ويقال له على ما يقصده القائل وعلى ما هوالا مر عليه وكيف لا و هو في غاينة إشراق العقل و نوريّة النفس.

و ثانيها : ان يكون حفوظاً لما يفهمهو يحسّه لا يكاد ينساه و كيف لا و نفسه متّصلـة باللوح المحفوظ .

و ثالثها: ان يكون صحيحالفطرَّة والطَّبيعَة معتدلالمزاج تامُ الخلقة قوى الاَّلات على الاَّعمال الاَّوفي يفيض على الاَّلات علىالاَّعمال النَّي من شأنه ان يفعلها وكيف لا والكمال الاَّوفي يفيض على المزاج الاَّتَمَّ.

و رابعها : ان يكون حسن العبار "ة يوافيه السانه على إبانة كل ما يضمره ابانة" تاماً وكيف لا و شأنه التسمليم والا ارشاد والهداية الى طريق الخير للعباد .

و خامسها: ان يكون محبًّا للعلم والحكمة لا يولمه التأمُّل في المعقولات ولا يؤذيه الكدُّ الذي يناله منهاوكيف لاوالملايم للشيُّ ملذُّ ادراكه لاَّانه يتقوّى به .

وسادسها: ان یکون بالطبع غیر شره علىالشهوات متجنبًا بالطبع اللعب و مبغضا المذات النفسانیّة ، وکیف لا و هی حجاب عن عالمالنور ووصله بمالمالفرور فیکون مستوتا عند اهلالله و مجاوری عالمالقندس.

۱.. بوانیه لساله ... داط

و سابعها: ان يكون كبيرالنفس محبئاً للكرامة تكبر نفسه عن كل ما يشين و يضع من الا مور و يسمو نفسه بالطبع الى الا رفع منها ويختار من كل جنس عقبلته و يجتنب عن سفساف الا مور و يكره خداجها و سقطها اللتهم الا لرياضة النفس والا كتفاء با يسر امور هذه الدار و اخفتها و ذلك لا ن في الا شرف مزيد قرب من \_ المناية الا ولي .

و ثامنها: ان یکون رؤفا عطوفا علی خلقالله اجمع لایعتریهالغضب عندمشاهده المنکر ولا یعطئل حسدودالله من غیر ان یهمئهالتجسش و کیف لا ، و هو شساهد لسرالله ۱ فی لوازمالقسدر.

و تاسعها : ان یکون شجاع القلب غیر خائف عن الموت و کیف لا و الاخر : خیر له من الا ولی افیکون قسوی العزیمة علی ما یری انبه ینبغی ان یفعل ، جسورا مقد عمله ، لا ضعیف النفس .

وحادى عشرها : ان يكون اهش ً خلق الله اذا خلى بربّه لا نهمارف بالحق وهو اجل ًالموجودات بهجه و بهاء ٢ .

٣- والعارف هتن بتن يسام ان جبينج هلاءالسفات ينطبق علىالاعام المعدوم مع ما يسترط عليه في ملاهبالتشيخ كما قال طيعالسلام المؤمن هتى بتريسام

الهشهدالخيامس الهشهدالخيامس

يقع فى قليل منالا مزجة والا ستعدادات فلا يكون المفطور على هذهالصفات الا ت الا حاد كما قبل:

## الشَّاهدُ الثَّاني:

فى اِثبَات النَّبَى و انَّه لا بدَّ و ان يدخل فى الوجود رَسولَّ منالله لِيمُعلَّم الناس طريق الحقِّ و يَهديهيم إلى ا صراط مُستقيم وفى الانشارة الى السرار الشريعة و فائدة الطاعات وفى مُعنى خَنْم النَّبُوءَة و انقيطاع الوحى عَنوجهالا رض وما يَر تَنبِط بِهدَم المُعار ف و فيه اشراقات:

> الاشراقالاول فى رائبساتيه

اذالا نسان غير ممكتكف بذاته في الوجود والبقاء لا أن نوعه لم ينحصر فسى شخصه فلا يعيش في الدنيا الا بتمد أن و إجتماع وتعاون فلا يمكن وجوده بالانفراد المفافر قت اعداد و واختلفت احزاب وانعقدت ضياع وبلاد فاضطروا في معاملاتهم

القائل شيخ مشالية الأسلام في الإشارات : في مقامات العارفين
 عدا دنين الحكماء على البات النبوة و للروم وجود شخص انساني الهي مبعوث طي الحق

. ٣٦ الشواهدالربوبيه

و مناكحاتهم و جناياتهم الى قانون مرجوع اليه بين كافئة الخلق يحكمون بهبالعدل و رالا تغالبوا و فسدالجميع وانقطع النسل واختل النتظام لما جبل عليه كل احد من ان يشتهى لما يحتاج اليه ويفضب على من يزاحه فيه .

و ذلك القانون هو الشرع ولا بئد من شارع "يعكين لهم منهجا يسلكونه لا تنظام معيشتهم في الدنيا و كيس لهم طريقا يصلون به الى الله و يفرض عليهم ما يئذ كرهم امر الا خرة والراحيل الى اربهم و ينذرهم يوم ينادون فيه من مكان قريب و ينشق الا أرض عنهم سراعا ويهديهم الى صراط مستقيم .

ولا بد ان يكون انسانا لان مباشرة الملك لتعليم الانسان على هذا الوجه مستحيل و درجة باقى الحيوانات انزل من هذا ولا بسئد من تخصّصه بآيات من الله دالة على ان من شريعته من عند ربهم العالم القادر الغافسر المنتقم ليخضع له النوع و يوجب لمن وقتى لها ، ان ايقسر بنبواته وهى المعجزة وكما لا بئد في العناية. الالهيئة لنظام العالم من المنطر والعناية لم يقتصر عن ارسال السماء مدرارا لحاجة الخلق فنظام العالم لا يستغنى عن من يعرفهم موجب صلاح الدنيا والا خزة .

فانظر الى عنايته فىالعاجل و الى الطفهكيف اعد لخلقه بايجاد ذلك الشخص مع النفع العاجل السلامة فى العقبى والخير الا حجل فهذا هو خليفة الله فى ارضه .

اب هييعكيالتسقالهمتيرة : «ويوجب لمن وقف لها» وهكلا هيالهيده والعملا ط ١٣٦٢ ه في ص ٣٦٠ ٢- هذا ما ذكر «اكتبخ في التفاء اواخر الهيات ملاالكتاب «فصل : في اتبات البوة و كيفية دموت. النبي الياف تعالى والعماد البه طبع ١٢٠٥ م قرص ١٣٤٨ ط نامره ١٣٨٠ م ق .

لمشهدالخاس ١٣٦١

الأشراقالشاني فيما يعب على كافئة الناس في الشريصة

فهذا «النّبيّ» يجب ان يلزم الخلايق في شرعه الطاعات والعسبادات ليسو قهم بالتّعويد عن مقام الحيوانيّة الى! مقام الملكيّة .

فمن العبادات ما هى وجوديئة " اما يخصئهم نفعها كالصلوات والا دكار على هيئة الخضوع والخشوع فيسمر كهم بالشوق الى الله او يعم تفعها لهم و لغيرهم كالصند تات والقرابين فى هيكل العبادات .

ومنها ما هى عدميئة تركيهم اما يخصنهم كالصيّام او يعمنهم و غيرهم كالكف عن الكذب و ايلام النوع والجنس والصنّمت و يسن عليهم اسفارا ينزعجون فيها عن بيوتهم طالبين رضا ربهم و يتكذكرون «يوما من الا عدات الى اربهم كينسلون » فيزرون الهياكل الا الهيئة والمشاهدالنبويئة و نحوها و يشر ع لهم عبادات يجتسمون عليها كالجسمعة والجماعات فيكبون مع المتوبة التوداد والايتلاف والمصافات و يكرار عليهم العبادات والا ذكار في كثل يوم و الا فينسون ذكر ربهم فيهملون .

الاشهراقالثاك في الاعمارة الى حكمة السياسات و الحكد ود

قد ظهر لك: ان الدنيا منزل من منازل السايرين الى الله تعسالى و ان النفس ــ الا نسانية مسافر اليه تعالى و لها منازل ومراحل من الهيولويئة والجسيمة والجمادية والنباتية والشهكرية والفضيية والاحساس والنخيئل والتوهيم ثم الا نسانيئة من

اول درجتها الى آخر شرفها ثم الملكية على طبقاتها المتفاوتة قترباً و بُعدا من \_ الخير الاعلى ١.

ولا 'بد' للسالك اليه ان يمثر' على الجميع حتى يصل الى المطلوب الحقيقي .

وقوافل النفوس الساير"ة الى الله متعاقبة بعضها قريب و بعضها بعيد" و بعضها واقفة و بعضها راجعه و بعضها سريع السيّر "مقسبلا" و مشديرا و بعسضها بطئ السيّر كذلك عنى "حسب ما جرى حكمته تعالى افي القضاء والقسدر في حق عباده والا نبياء «صلوات الله عليه» رؤساء القوافل و "امتراء المسافرين ، و الا بدان "مسراكيب للسافرين ولا بد "من تربية السركت و تأديبه و تهذيبه ليتم السفر .

فامر المعاش فى الدنيا التى مى عبارة" عن حالة تعلق النفس بالبدن من ضرورات امر المعاد الذى هو الانتظاع الى الله والتبكش اليه ، ولا يتم ذلك حتى يبقى بدن ــ الانسان سالما و نسله دايما و نوعه مستحفيظا ولا يتم كلا هما الا باسباب حافظة لوجودها و اسباب جالبة لمنافعها دافعه لمضار هما و مصداتهما .

فخلقالة الغذاء والمساكن والملابس وغيرها لبقاء الشخص و اعتد له شهواة داعية الىالا كل والشرب والراحة وغضبًا دافعاً لما يمنع عنها و آلات متعبدة لها والسبابا الخرى بعيدة للزرع والحرث و اجراء القتنوات و التجاذ الميوت وخلق

۱ـ ده غیر بعض المکاشفین عن تنزل الوجود من السماء الاطلاق (الی الارض التقیید مع تغییده پالانسانید (انگلس بالسفر و تقد غیروا عنه بالعمراج التحسیل لان استان بنشرل من الکمال (الی النقص الی) ان پصل بالرحم و مقام القرار فی الارحام «ونقر فی الاارحام» وفی العوس المسعودی پشرفی شیئا فشیئا الی ان پصل بعقامه الاصلی و قد غیروا عنه بعمراج الترکیبوقد حققنا علاه السئالة فی شرحنا علی مقدمة القیصری ط م ۱۳۸۵ ه ق من ۱۹۸۹ ه الی من ۱۹۸۹ ه.

سيرالاتسان فيالأول وقع في مراتبالاستيداع معراج الثركيب وفيالنائي وقع فيالعروج الانسلاخي ومعالاستقرار فيالارحام و يختص باهل النفتج وسمى بالعمراج التركيب و قد فصلناه في شرحنا على! مغفمنا لقيصري من 211، التي ص10) والقصوص للشيخ الاكبير مولانا الرائميرين رض..

الهشهدالخامس الهشهدالخامس

المناكح والخدم لبقاءالنوع و اعـــد لهاشهوة داعية اليها و غضبا دافعا لما يسنع عنها و آلات مُعــد و لهـــا .

ثم أن هذه الأمور غير مختصَّه ببعض الناس دون بعض قان العرِنايكة يَشملهم كَنْهُمُــــم .

والغرض فى الخليقة سيافة الجبيع الى جوار الله و دار كرامته لشمول رحسته. والانسان كما مر غلب عليه حب التفرد والتشغلب وان انجر الى هلاك غيره، فلو ترك الاثمر فى الافراد سندى من غير سياستة عادلة و حكومه آمر آة زاجرة فى التفسيمات والتخصيصات لتشاوشوا ويقاتلسوا ، و تشغلهم ذلك عن السنلوك والعبودية و الساهم ذكر الله .

فلا بد لواضع الشريعة أن يقنن لهم قوانين الاختصاصات في الا موال و عنقود المعاوضات في الدائم و المعاوضات في الدائم و المعاير المعاوضات و المعاوضات و المعاوضات و المعاوضات و المعاوضات و المعاقب و المعاهب و ال

ويجب على النبى ايضة ان يهديهم الى اسباب الدُّنِّع للسفاسد من العقوبات الزاجرة عنها كالأمر بقتال الكثفار و الهل البنفي والغلثلم والحث عليه ومن هذا الغبيل القصاص والدِّيات والتعزيرات والكفتارات .

واما جهادالكفتار و قتالهم فدفعاً لما يعرض من العجاحدين المعسق من تشويش اسبابالديانة والمعيشة اللتنين بهماالوصول الىالله . واما قتال اهل البُهُ على يظهر من الاعتطراب بسبب انسلال المارقين عن ضبط السياسة الدينيئة التي يتولاهما حارس السالكين الى جوارالله و كافل المحققين نايبة عن رسول رب العالمين ليحفظ (لحفظ. حال) حدودالله والاحكام من الحلال والحرام واما الفصاص والديات فدفعا للسعى في إهلاك الاتفى والاعلراف .

واما حد السرقة و قطع الطريق فدفعة لما يستنهذك الا مسوال التي هي اسباب: المتعاش .

واما حد ُ الزُّنا واللَّواط والقذف فدفعاً لما أيشو َّش امرالنسَّل والا نساب ١ .

الاشراقالرابع فى الفرق بين النتبئوءة والشريعة والسبياسة

نسبه النبوة الى الشريعة كنسبه الروح الى الجسد الذى فيه الروح والسياسة ... المجرَّدة عن الشرع كجسد لا روح فيه .

ا لان مراعات جهةالبدن و مركبالروح واجب عقلاو كشفا واهمال هذهالجهة ينجر الى هسادالروح و نوال استعدادالمادة لتربية تفوس السكاملةوالارواح المكرمة المطهرة و روى عن النبى : «العلم علمان علم الابدان و علم الادبان» فعلم الإبدان كالطب تسدي البدالتي بالتصريح والتقديم هنا والتلويج والتنظيم في فوله حكاية عن الله تصالى: انااله وانا السرحمان انى ضبلقت الرحم وسنعت لها اسما من اسمى همزو صبلها وصلته ومن قطعة قطعته و روى في حقها : «مزوصلك وصلته ومن قطعك قطعته».

وعن بطىالمكاشفين: انالرحم اسم لحقيقةالطبيعية و هى حقيقة جيامة بينالكيفيات الاربع بعض الها عين كل واحدة وليس كل واحدة منكلوجه عينها بل من بعضالوجوه ووصلها بعمرفتمكاتتها وتغفيم فدرها ال لولاالعزاج الهتحمل من اركانهالم يظهرالنمين الروحالانسائي ولا امكتهالجمع بين... العلم بالكليات والجزليات الذي به نوسل الىالتحقيمالمرتبة البرزخية المحيطة باحكام الوجوب والامكان والظهور بعمورةالحضرة والعالم تماماً . و قطعالر حربازدراتها وبخس حقها فانمنيخي حقها فقد بخس حق انه و جهل ما اودع فيها من خواص الانسماء و لولا علومكانتها لم بحبها الحق ومن هذه الجهة و جهات اخسر هد اكدالشرية المحمدية بلزوم الجمع بين قواصالدنياو قوانين الا خرة . المشهدالخامس ٣٦٥

وقد ظن قوم من المتفلسفة: انه لا فرق بين الشريعة والسياسه . وبيئن افلاطن الا لهى فساد قولهم فى كتاب التواميس و اوضح الفرق بينهما بوجوه اربعة منجهة العبدء والغايم والفعل والانعمال .

فقال: اماًالمبدء فلان السياسة حركة مبدئها من النفس الجزئيثة تابعه نحسن اختيار الا شخاص البشريئة ليتجمعهم على نظام متصلح لجماعتهم .

والشريعة حركه مبدئها نهايكةالسياسه لا نها "يحر"ك النفوس و قواها الى ما وكتلت به في عالم السركيب من مواصلة نظام الكل لا "ثها تحر"كها وتذكرها معادها الى العالم الا لهى و تزجرها عن الا نعطاط الى الشهوة والفضب وما يتسركت عنهما و يتفرع عليهما .

فانالنفس اذااعطت احدهما غَرَ صُنه سلكت بها في مسالك بعيدة عن غايتها و مستقرّها و عسر عليها طاعةالحقوالا قامةعلي الما وكتلت به .

واماالئهاية (الغاية. خ،ل) فنهايك السياسة هيالطّاعة للشريعة و هي لئها كالعبـد للمولى تنطيعه مرء و تقصيه الخرى .

قاذا اطاعته انقاد ظاهر العالم باطنه و قدامت المحدوسات في ظل المعقولات و تحر "كت الا "جزاء نحو الكل و كانت الرغبة في القنية الفاعلة و السر "هادة في القنية للمنفعكة التي يخدمها المغرور بفضل راحته واتعاب فضيلته و يكون حال الا اسان عند ذلك الراحة من الموذيات والفضيكة المؤد "يكة به الى الغيرات المكتسبة بالمادات المحمودة وكان كل يوم يعنى عليه في هذه الهدنة افضل من امله واذا عصت السياسة للشريعة و تأمثرت الا حساس على الا آراء وازال الخشوع للاسباب البعيدة العالية و وقع الا خلاص للعلل القريبة و رأى الدلوك: ان بها و بافعالهم نظام ما ملكوه و نقع في

لات الي" ما وكلت به: ... داط ب آءَق ، في سر ط لآخر في بعض النسيج : اداً العملوا الجامه .... داط.

نها، ملكهم ولم يعلموا انتهم أذا أهاشوا أقامة الناموس و بكذلوا جنهدهم للمحسوس و منعوا نصيب الجزء الاشرف يتحرشك عليهم قيئم العالم ليرد ما أفسدوا من نظامه ويعيد ما حرفوا و بدالوا إلى مقامه .

و اماالفرق بين الشريعة و السياسة من جهه الفعل: فافعال السياسه جزئيه تناقصه مستبقاة مستكملكة بالشريعة وافعال الشريعكة كليتة تامثه غير محوجه الى السياسه .

واماالفرق بينهما من جهه" الا"تفعال: قال امرالشريعه" لازم لذات المأمور بـــه و امرانسياسة مفارق لـــه .

مثانه: اذالشريعة تأمرالشخص بالصوم والصلوة فيقبل و يقعله بنفسه فيعودنفعه الله والسياسة اذا امرت الشخص تأمره برقعة الملبوس و اصناف التجمئل و انما ذلك من اجل الناظرين لا من اجل ذات السلابس أ.

قد اومأنا لك فيما مكنى الى ان حقيقة الانسان حقيقة جمعية و لها وحسدة تألفية كوحدة العالم ذات مراتب متفاوتة في التجراد والتجسم والصنفاء والتكدار ولهذا يقال له: «العالم الصغير» لان جملته منتظمة من مراتب موجودات العالم الئتى على كثرتها منحصرة في اجناس ثلاثة في كل جنس طبقات كثيرة متفاوتة لا ينحصى عددها الاناله ، وهي العقليات والمثاليات والمحسوسات.

١٠٠ قي ٢/ رالسبح ١ ٥ مراجل ذات اللابس؛ في بعض الشيخ ١٠٠٠ لأمره برقعه المليوس ١٠٠٠

الهشهدالخاسي ٢٦٧

ولكل منها نوازم وكما نه فى ان ينتقل من حدالطبع الى حد المقل ليكون احد سكتان الحضرة الالهيئة و ذلك اذا تنو را باطنب بالعلم و تجرد عن الدنيا بالعمل و كما ان طبقات العالم الكبير كائها بحيث يجمعها رباط واحد بعضها يتتصل ببعض كسلسلة واحدة يتحر ك او الها بتحر ك آخرها بان يتنازل ويتصاعد الا الا والهيئات من العالى الى يتحر ك السافل ومن السافل الى العالى على وجه يعلمه الراسخون فى العلم .

فكذلك هيئات النفس والبدن يتصاعد و يتنازل من احدهما الى الا خر ؛ فكل منهما ينفعل عن صاحبه فكل صفة جسانية او دورة حسية صعدت الى عالم النفوس صارت هيئة نفسانية و كل خلق او هيئه نفسانية نزلت الى البدن حصل له انفعال يناسبه واعتبر بصفة الغضب كيف يوجب فهورها فى البدن احبرار وجهه وحرارته وبصفة الخوف كيف يؤثر فى اصفراره.

وكذاالفكر في المعارف الالهيئة و سماع آيئة من صحايف السلكون كيف يوجب اقشعرار البدن ووقوف اشعاره واضطراب جوارحه وانظر كيف ينقلب صورة المحسوس الجزئي معقونة كلئيئة اذا انتقل من آله الحس الي القواة العاقلة و كان مشهودا في عالم الشهادة فصار غايباً عن هذا العالم وعن الأبصار حاضراً بين يدى بصيرة العقل والاعتسار.

فاردًا تقرّ معدك هذا الائم فاعلم: الدالعرض من وضع التواميس و ايجاب الطاعات هو استخدام الغيب للشهادة وخدمة الشهواة العقول و ارجاع الجزء الى الكنل وسياقة الدنيا الى الا خرة وتصيير المحسوس معقولا والحث عليه والزّجر على عكس هذه الا مور لئلا يلزم الظلم والوبال و وخامة العاقبه و سوء المآل كما قال بعض الحكماء :

اذا قام العدل خدمتالشهوات للعقول واذا قامالجور خدمت العقول للشهوات.

فطلبالا خرة اصل كل سعادة و «حب الدنيا رأس كل خطيئة » وليكن هذا عندك اصلا جامعة في حكمة كل مأمور به او منعى عنه في الشريعة الا الهيئة على السال التراجمه «عليه» والملام» فانك اذا تدبرت في كل ما ورد به الحكم الشرعي لم تجده خاليا من تقوية الجنبة العالية فاحفظ جانب الله و ملكوته و حزبه في كل ما تقمله او تتركه وارفض الباطل و اعرض عن الشئه وات و خارب اعداء الله فيك من دواعي الهوى و جنود الشياطين بالجهاد الا كبسر ليفتح لك باب القلب و تدخل كمبة المقصود «في سور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهر مهن قبله العذاب».

الاشـراقالسادس فىالا:شارة الى' منافع بعضالعبادات علىالخصوص و معظمها الا<sup>،</sup>ركان الخمــــة فى العـمـــــات

اما سر الصلوة فخشوع الجوارح و خضوع البدن بعد تنظيفه و تطهيره وما يلتف به مع ذكرالله باللسان و تحييده و تمجيده والاعراض من الاغمراض الحيئة والاعتناع منها بكف الحواس و ذكر احوال الا خرة والملكوت والتشبه بالمقد سين السبتحين من عبادالله المخلصين بسوجب عروج القلب والروح الى الحضرة الاعلمية والاقبال على الحق والاستفاضة عن عالم الانسوار و المقتى المسعارف والاعسرار والاعتمداد من ملكوت السعاوات فوضعت عبادة شاملة لهيئات الخضوع والخدوع و التنزيه و العدالجوارح مع شرايط التنظيف والتنزيه و القدالقربة و صدق النيئة والائدكار سالموارح مع شرايط التنظيف والتنزيه و القدائرة

١- مر١٥٧ الحديد؛ آية ٢١٦ والآية : فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيسه .

المشهدالخسامس ١٩٦٩

المذكرة لنعمالله و ثناء رب العالمين بما هو اهله و مستحقه و قرائة الكلام النازل فى الوحى الانهامي على عبده المشمسرب حين عثروجه الى عالم النور مع تدبئر معانيه والتأمل فى حقايق مبانيه ليكون مسرقاة العبد الى الله و معراجاً له الى الوجهة الكبرى كما ورد «الصلوة معراج المؤمن ١» .

واماالركوع فهو كتمكين الرجل من نفسه من حاول ضرب عنقه فانه لا يجد له نصبة امكن منالركوع هكذا ذكر في نواميس افلاطون موافقا لما ر'ويي' عن على عليه السئلام.

واماانسجود فوضع الجبهة على التراب يزيل صفة الغضب و توابعه و هو احد\_ الموذيات للروح .

واماالصوم فیکسر به قوءٌ الشهوة الغالبة و یضعف صورة اعداء الله فیک یسد مجاری جنود ابلیس و هو جنّة من النار .

واماالحج فقد علمت ان لكل علة مع معلولها و لكل مفيض مع المستفيض عنه مناسبة تامّه فتأكيد المناسبة بينهما يوجب تأكيد علاقه الا فاضه والا ستفاضه وان كل حقيقة عقليتة في هذا العالم مثالا جسانياً ومن قصر طرفه عن مشاهدة العقنيات يجبعليه العكوف على امثلتها لثلايكون محروما عن التواب بالكليئة مسلماعن الخطاب فكما وجب على الروح التمسك بعضرة القدس الحقيقي وجبعلي الهيكل وقواه مشايعة الروح تمثيلا و حكاية اولا ترى ان المتفكر في امرقدسي لا يخلو بدنه عن حركات و هيئآت مناسبة لا رتباط الظاهر بالباطن فالتوجه من بيت الغالب الي بيت الله والا حرام في سبيله عن الملاذ والشهوات الحيوانيئة من النساء والطيب وغيرذلك بنيئة خالصة مما يعدث

٣- عن النبي ١٥ص، الصلوة معراج المؤمن لأن بها يعرج العومن الي الملكوت السماوات

الروح للتوجئه من بيت النفس الى كعبة المقصود والوجهة الكبرى الماتجرد عن قوى البدن وملاذها الدنياوية والطوف له والنسك عند تشبئها بالا شخاص العالية والا جرام الكريمة في حركاتها الشوقيئة الدوريئة الحاصلة من اشراق مباديها الفايضة تشوقا الى مبدء الكل اذ منه مبدئها و اليه منتهاها كماسبق «فلكل وجهة هو مولئيها» وهو الذي افاد فيها شوقا يوجب الطوواف فلك در طايفة بالكعبة طائفة تقر با الى الله .

واماالزكوة فتوجب صرفالنفس عنالتوجه الىالا مور الد يئة ففيها تحصيل ملكة الننز من غيرالله وعدم الا مر بترك المال بالكليئة لصلاح العالم و مؤنه المعونة والصرف على الفقراء والمساكين و غيرهم من الشمانية لا نهم احوج.

وايضاً منافع الدنيا مشتركة محصورة وحبسها على بعض الناس قبيح عقلا وكلما كان احتياج الخلق اليه اكثروجب ان يكون\ مشتركة فيه بينهم والتوزيع له عليهم احق ولذلك اوجب في الانتوات العشر وفي النثفوذ ربعه .

واماالجهاد ففيه مع دفع اعداء الله و محاربة القاطمين لطسريقه نجاة الخلق عن مهالك الا خرة وترك التوجيه الى هذه النشأة الزائلة و توطين النفس على بذل المهجة والمال والا على مثل هده العال والا على مثل هده العال يوجب حسن الخاتمة والقدوم على الله في صفة الملائكة المقد سين تشم لا يفوت منه شئ يكون حسرة عليه لا أن امور الدنيا كتلها بصدد السز وال و في وجودها آفات كثيرة وليس الفرض منها الا تحصيل الزاد للا خرة والمناسبة مع اهلها و قد حصل فهذ الذي ذكرناه في هذا المنقام او غيره هو مقدار قوتنا ومبلغ طاقتنا في هذه الا ما بقى الخمسة و نعن نعجز عن العلم بجملة ما يفيدنا الشرايع الحقيقة و نعلم ان ما بقى علينا من لطف الحكمة فيها شئ غامض لا نسبة له الى ما بلغ اليه افهامنا الا انكا نعلم علينا من لطف الحكمة فيها شئ غامض لا نسبة له الى ما بلغ اليه افهامنا الا انكا نعلم

الله و المستوجة ... دامل ۱۲ و الدالتوجة ... لام .

الهشهدالخيامس ۲۷۱

يقينا بما منحنا واهبالعلوم و ملهمالحقايقان غرض واضمالنواميس في اصلاح جزئنا الشريف و قصده الى تهذيب جوهر ناالباقي يومالقيامة اكثر و اوكد من اصلاحجزئنا الأخس و جوهرناالفاسد فاندًالا نسان كما بثين اتم تبيين مركب من جوهرصوري ناطق و جوهر مادي ميت صامت و لتركبه من هذين الجوهرين صار حسئاسا متحركا ذا قوءة شهوة و غضب فيصير عند انكبابهاالي متابعة هاتين القوتين وامضاء دواعهما والسُّعي في تحصيل بغيتهما بعيدا منالحي الباقي حتى ان الواغلين في تمهيد اسباب هاتين الحيوتين يعد عندالعقلاء منجنس البهايم والسباع على الحقيقة فوضعت الشريعة النشِّبَوية لطفا مزالله سبحانه في مداواة هذين المرضين أو كسر ضراراة هذينالكنبين و بانكسارهما ينكسر جنود ابليس ويندفع مكايد مذاللتعين المعزى لهما على الانسان المغوى له من الصرّ اطبتوستُطهما فانباطن الانسان مشحون بدواعي هذهالقوى الثئلاث و جنودها والروحالا نساني كغريب وقع فيبلدالخصوم كل يجرء الى غرضه و يستخدمه فا ذا اطاعهم يستعبدونه و يسترقتونه ابدا ولا يمكن النجاةمنهم الا" بنأييد الهيِّ و تعليم نبُّوي فالله تعالى ارسكل رسولاً و انزل كتابًا كيهدى إلى ــ الرُّشد فين صدَّق نبيَّه و سبع كتابه اهتدى به و خلص من رق النفس والهوى؛ ومن لم يسمع و عمى عن ذلك او نبذه وراء ظهره فقدضل ً وغوى وبقى فيالهاوية وتردى.

> الاشراقالسابع فی ضابطة یعلم بها کتبایر ً المتعاصی عنن صنعــایــرها

٢.. هذااللغين المقرى ، داط \_ لام

مقصودالشرايع كلُّها سياقيَّة الخلق اليُّ جوارالله و سعادة لقائه والاُرتقاء منحضيض النقص اليا ذروة الكمال ومن هموطالد نما اليا شرك الاخرى! و ذلك لا تنسش الا بمعرفةالله و معرفة صفاته والاعتقادبملائكته و كتب و رسله واليومالا خر ئما مر ً ان قوامالممكن بالواجب و قوامالنفس بالعقل و قوامالعقل بالبـــارى جـَلَّــ اسمه وانِّ النفس الانسانيَّة في اول الانمرشيُّ بالقوَّة شبيهيَّة بالعدِّم بحسب النَّشأة الثانية وان كانت صورة طبيعيَّة متحركة حسَّاسة بحسب هذه النشأة الا ولي فاتُّها حسَّاسَة بالفعل علاَّمَة بالقوَّة فما لم يعلم ذاتها بالعبودية وبارئها بالربوبية فلاقوام له في القياميّة لما ذكرنا أن قوام العبد بالربوقوام النفس بالمعرفيّة و بصيرورتها جوهرة عقليتًا و عالما ربانيًّا الهيَّا و كما النالعبودية والمربوبية مقوِّم لها كذلك الالهيُّة . والربوبيئة عين ذاته تعالى : «وما خلقت الجنُّ والا نسُّ الا ٌ ليعبُّدُونَ» ايليكونوا لى عبيداً و تحققوا به بالعرفان و فيه سرَّالنَّفس و سرٌّ قوله عليهالسلام: «من عرَّف مقصودالشرائع معرفكة النفس بقيئومها والصعود الىبارئها يستنتممه فة ذاتهاوالانتياه من رقدة الطبيعة والخلاص منموتالجهالةوالخروج من ظلماتالهوا، و غشاوة هذا الا ُدنيا و هذا نوع منالحركة والحركة لايكون الا في زمان فالا وتقاء منحضيض النثقصان الى ذروةالكمال لا يتحصل الانحي مداة منالحيوة الدنيا فصار حفظ هذه الحيموة التي هي النَّشأة الحسيَّة مقصودآضروريًّا للدين لا نه وسبلته الله كما اشار اليه عليه السلام بقوله: «الدنيا مزرعة الا تخرة» فكلما يتوقَّف عليه تحصيل المعرفة والا يُمان بالله يكون ضروريًّا واجبأ تحصيله و ترك ما بضاد ٌه و بنافيه .

<sup>1-</sup> ساه؛ ي10 ء في ينشرالنسم : ولهذا قال تعالى: وما.....

۳- س ۱۹ ک ۱۹ ۳- س ۱۹ ک ۱۱

المشهدالخامس المشهدالخامس

نهُ الدَّالمتعلق من امورالدنية بتحصيلالزادللا خرة شيئان: النفوس والا موال و اسبابهما .

فمن هيهنا يعلم ان اى الاعمال الدنياويّة افضل الوسائسل المقرّبة به الى اطلبالفوز بالا خرة و اينها اكبرالمعاصى المبعد"ة عن ذلك فائه اذا كانتالمعرفيّة بالله واليوم الا خرة هى الشيرة العليا والفاية القصوى المنافضل الا عمال شهادة التوحيد والا تورار بالربوبيّة شه والرسالة لرسوله والطاعة الا ولى الا عمال من الا تمتة عليهم السلام فما يحفظ به المعرفيّة على النفوس هو افضل الا عمال و يليه ما ينفع فى ذلك ويبلغ بسببه الى اكمالها فى الرسوخ بحيث لا يتزلزل عند تصادم الا عواء والشكوك وهى الطاعات المقرّبة الى الله كانصلوة والصيام والحج والزكواة والجهاد فائها بمنزلة الستى للكرالموقة فى ارض القلب حتى ينمو و يبلغ الى احد الكمال كما قال بمنزلة الستى للكرالم الطيب والعمل الصالح يرفعه » و هو مما يتوقف على المالم تالحيوة على البدن مد قفا ينحفظ به الحيوة على الا بدان وهو ما يحفظ به الا موال ويتعيش بهالا شخاص الى الن يترقى الى درجة الا بدان وهو ما يحفظ به الا موال ويتعيش بهالا شخاص الى الن يترقى الى درجة الكسال .

فهذه ثلاث مراتب ضروريئة في غرض النواميس عقلاً فاكبر الكبائر ما يسد باب معرفة الله و يليه ما يسد باب المعيشة معرفة الله و يليه ما يسد باب المعيشة عليها فلا كبيرة في المعاصى فوق الكفر كما لا فضيلة فوق الايسان على مسراتبه في قوة المعرفة و ضعفها لا ذالحجاب بين العبد و بين الله هو الجهل و يتلو الجهل بحقايق الا يمان اعنى الكفر الامن من مكرالله والقننوط من رحمته فان هذا باب من الجهل

٢ ... ينجفظ بهالمعرفة على ... داط .. لام -

بالله بل عينه فمن عرفالله لم يتصور أن يكون آمن من مكسرالله ولا أن يكون آيسا من رحمته و يتلو هذه الرتبئة البدع كلئها المتعالقيّة بذاته و صفاته و افعاله و بعضها اشد من بعض .

المرتبئة الثانيئة قتل النفس الزكيئة اذ ببقائها يدوم العيوة و بدوامها يحصل ـ المعرفة والا يعان النعرفة والا يمان النعرفة والا يمان النعرفة والا يمان النعرفة والا يمان النعرف وكل ما يفضى عن المنقصود وهذا يصدم عن وسيلته و يتلوهذه الكبيرة قطع الاطراف وكل ما يفضى الى الماله الله حتى الضرب وبعضها اكبر من بعض ومن هذه المرتبئة في التعريم الزنا والمتواطئة فانه لو اجتمع الناس على الا كتفاء بالذ يحود الانقطع الناس و د نصع الوجود قرب من رفعه .

وامنًا الزُّنا فانه وان لم يفوت اصلالوجود لكن تشوُّش الاَنساب و يبطل ــ التوارث والتناسل وما يتعلق بهما من عدم انتظام الميش و تعريك اسباب يكاد يفضى الىالتئقاتل .

المرتبة الثالثة الاموال لائتها معايش الخلق فلا بسئد من حفظها عن النتلف والعنصب لكنها امكن استردادها اذا خذت وتغريمها اذا اكلت فليس يعظم الامر فيها .

ِنعَمُ اذَا اخَذَ بَطْرِيقَ تَعَسُّوالتَّدَارِكَ لَهُ فَيَنْبَغَى انْ يَكُونَ ذَلَكُ مِنَالَكِبَائِرُ وَذَلَكَ طريق أربعَة خفيئة :

احكدها: السرقة.

النَّاني : اكل الوليِّ مال اليتيم .

والنَّئَانَثُ : تَفُويتُهَا بِشَهَادَةُ الزُّنُورِ .

والرابع: تفويتها بيمينالغموس ، فان هذه طريق خفيئة لايمكن فيهاالا سترداد وانتدارك ولا يجوز كن يختلف الشئرايع فى تحريمها كاصلا وبعضها اشدام من بعض وكلفها دون المرتبة النئانيكة المتعلقة بالنئفوس . المشهدالخسامس ۳۷۵

واما اكل الرَّبا فلا يبعد ان يختلف فيه الشرايع اذ ليس فيها الا ّ َ اكل ْ مال الغير بالتراضى مع الا ْخلال بشرط وضعه الشارع.

فهذه خلاصة ما ذكره بعضالعاماء في قاعدة ضبطالكبائر من الطاعات والمعاصى فاوردتها مع زيارة تنوير و تهذيب .

الانتراق(لنسامن فی ان ً للشئریمـّة ظاهراً و بامناً واو ًلاءً وآخراً

اعلم 'انَّ لكلَّ \ حقّ حقيقــَة ﴿ والشريعة لكونها امراً ربانيَّا و وحـــياً الهيئاً جاء من عندالله و نزلت به ملائكته و رسلهفنا حرى ابها 'ان يكون ذا حقيقة ؟ .

فهی کشخص انسانی آله ظاهر مشهور وباطن مستور" و لسه اول" محسوس و آخر معقول هو روحه ومعناه ظاهره متقو"م" بباطنه وباطنه متشخّص بظاهــره اوله قشر صاین و آخره 'لب' کاین باین ، فسّن اقبل علی ظاهرالشریعة دون باطنها کان کجسد

ا ـ قوله : ان لكل حق حقيقة ... هذا الكلام ماخوذ من كلام رسول الله و حديث المعروف بحديث العادلة او زبد بن حارثة حيث قال رسول الله ص : كيف اصبحت . قال اصبحت مؤمنا حقا . وقال عليه السلام : لكل حق حقيقة وما حقيقة ابمانك . قال عرفت نفسي من الدنيا فتساوى عندى ذهبها و حجرها ... ونحن فد ذكر تسا معنى هذا العدب و حقيقاه و نقلنا تحقيق الاعلام في هذا المهام (بيسان المولى صدر القدونيوى و الشارح... الفرضياني والمحقق الفنارى و استاد مشايخنا المبرزا هاشم الجيبلاني واستادنا الانظم المبرزا مهمدى الاشتياني والشيخ المارف الشاه آبادى) شرح مقدمة فيصرى ١٣٨٥ هـ ق ص ٢٦١ ، ٢٦٢ ، ٢٦٠ ، ٢٦٠ بيان لوزالايمان حقا ص ٢٦١ ، ٢٦٠ ، ٢٦١ ، ٢٧٠ ، ٢٧٠ بيان

آب لأن الشريعة المجمدية صورة لعلمه عليه السلام و علمه صورة لحقيقة الألهية والحضرة الاحدية و انسه عليه السلام باطن الكل والكل صورته و ظاهره و فسدورد عنه عليه السلام ان للقرآن ظهرا وبطنا و حدا و مطلعا والقرآن مقام جمع الاحكام الالهيسة والشريعية المحمدية وان له عليه السلام ظاهرا و باطنا و حدا و مطلعا وقد حققنا هذا البحث في شرحنا على المعدمة القيمري و القصوص و حواشينا على معبساح الاأنس (شرح مقدمة قيصري طامته منه ١٨٦٨ ه ق ص ١٣٠٠ الميرات تقليقات آقام يرزا هاشم ير مفتاح ص٢ الى ٧٠. تطبيق يطون القرآن على مراتب وجود الانسان . القرآن والمدرة ص١٧ .

بلا روح يتحرك بلا قصد كطير مذبوح ، فلا يزال 'يتعب بدنه فى الحركات و يزداد سعيه فى صورة الطاعات ولا وزن لها عندالله مجرّدة عن النيئات لا يحصل بهالزائمى اذ هى من الدنيا لا نها امور محسوسة زائلة يعتر بها المجمود على الصورة منفكا عن روح اليقين وهو عند نفسه ائه على شي من الدين بل هو مستخدم للشريعة مطواع للطبيعة كالذين قال الله تعالى فيهم : «قتل هكل 'نتبتكم بالا خسرين اعمالا الثذين ضل سعيم فى الحيوة الدنيا وهم يحسبون اثهم يتحسنون صنعا» الا أن يتوب عن المتفاله بغير الحق ويسلك سبيل الله ويستقيم على اصراط حتى يكتسب روحا كاملة و نعية عامله عن يكتسب روحا كاملة و نعية عامله وي في الهاوية .

ومن كان مقبلاً على العلوم الحقيقية والا راء العقلية و هو متفافل عن اقامه الطواهر الشرعية متكاسل عن طاعه النئسك الدينية التكليفية فهو كدى روح قدانتقلت من جمدها وفارقت كسوتها الساترة لعورتها فيوشك ان ينكشف سؤاته و ينهتك على الخلايق عورته اذا اراد ان يخرج بصورته المجردة قبل قوامها في غير اوانها و نطق بالحكمة قبل نضجها و تمامها في غير زمانها فلا شك أن حقه يزهق و علمه يتمرئق.

اعاذناالله و ِ ايتّاك من هذينالطريقينالعادلين باهلهما عــن سننالحق ً القديم و سلوكالصرّاطالمستقيم .

الاشراقالتاسع :

فى انَ النَّبُوءَ وَ الرَّسالة منقطعتان عن وجهالا رض كماقاله خاتم الرَّسل

اعلم انهما منقطعتان بوجه دون وجه (كما قاله بعضالعارفين) انقطع منها مسمى

المشهدالخنامس ۳۷۷

النبى والرسول وانقطع نزول السلك حامل الوحى على نهج التشيل ولهذا قال: «ولا نبئ بعدى» ثم ابنى حكم البشرات وخكم الائمة المعصومين عن الخطاء «عليهم السلام» وحكم المجتهدين و ازال عنهم الاسم وبقى الحكم و امر من لا علم له بالحكم الائلي : ان يسئل اهل الذكر كما قال تعالى! : «فاسئلوا اهسل الذكر ان كنت لم لا تعلكمون " » فيفتونه بما ادكى اليه اجتهادهم وان اختلفوا كما اختلف الشرايع قال : «لكل جعلنا منكم شرعة " » وكذلك نكل مجتهد جعل له شرعة من دليله و منهاجا وهو ما عينن دليله في اثبات الحكم وحرام عليه العدول عنه وقرار الشرع الائلي ذلك.

فالنشوء والرسالة من حيث ماهيئتهما وحكمهما ماانقطعت وما نسخت و انشا انقطع الوحى الخاص بالرسول والنبئ من نزول الملك على "اذنه وقلبه فلايقال للمجتهد ولا للائمام انه نبى" ولا رسول.

واماالاً ولياء فلهم في هذه النَّبوءَة مشرب عظيم لا سيَّما قـــد 'رورِي' الله قال صلى الله عليه وآله :

«ان شه عبادآ لیسوا ۳ بانبیاء یعبطهم النبیئون» و قال: «ان فی امتی محد شین مکلئمین» و قال: «ان می امتی محد شین مکلئمین» و قال: «ان آمن کمکلئمین» و قال: «ان آمن کمکلئمین» و قال نازم شهادة فهذا هوالفرقان بین النبی والولی فی النبو ته فیقال فیه نبی ویقال فی الولی و وارث والولی و الوارث هما اسمان الهیئان «والله ولی الثذین آمنوا به ویقال فی الولی و کا گذالنبو ته به وکذا الوراثة والولی الا یاخذ النبو ته

۱ ــ س ۱۱۰ ې ۱۹۰۷

۲۔ س دا ی ۵۳

٣- وهدالاولياء المحمديين الذين هم افضل مزاولواالعزم مزالرسل لان جهة ولايتهم اوسع من جهةولايسة العرسلين لانخاذهم من جهة ولايتهم مع خاتراليبين.

اب س ۲۲ ی ۸۹ هـ س ۲۲ ی ۸۹

من نبى الا بعد ان يرثها الحق منه ثم يئلقيها الى الولى ليكون ذلك اتم فى حقّت وبعض الا ولياء يأخذونها ورائة من النبى (ص) وهم التذين شاهدوه كاهل بيته «عليهم السلام» ثنم علماء الرسوم يأخذونها سلفا عن خلف الى ا يوم القيامة فيبعد الستند .

واماالا ولياء يأخذونها عن الله من كونه ورثها وجاد بها على هؤلاء فهم اتباع \_ الرئسكل بمثل هذاالسندالعالى السحفوظ الذى : «لاياتيه الباطل من بين يديه ٢ ولا من خكفه تنزيل" من حكيم حميد» .

قال ابو بزید: «ا خذتم علمكم میتنا عن میت و اختذت "عن الحی" الدی لا یسوت قال سبحانه انبیته فی مثل هذا المقام لما ذكر الا نبیاء علیهم السلام فی سورة الا نمام: «اولئك اللذین هدی الله فیمدیه م اقتد و ه و كانوا قدما توا و ر "تکهم الله وهو خیر الوارثین "ثم" جاء علی النبی بذلك الهدی الله كدیه هدیه به و هكذا بعینه علم خیر الوارثین "ثم" جاء علی النبی و هدی الا نبیاء صلوات الله علیهم اجمعین اخذوه عن الله الا ولیاء الیوم بهدی النبی و هدی الا نبیاء صلوات الله علیهم اجمعین اخذوه عن الله القاها فی صدورهم من لدنه رحمة " بهم و عنایة " سبقت لهم عند ربهم كما قال فی حق عبده خضر آتیناه رحمة " من عندنا آ و عائمناه من لدتا علما " و هدف النبو قال من ساریة فی الحیوان مثل قوله تماله: «واوحی ا ربتك " الی النتحل "ان اشخدنی من ساریة فی الحیوان مثل قوله تماله : «واوحی ا ربتك " الی النتحل "ان اشخدنی من البحال» الی اقوله : «ف المالکی " سبئل ربتك ذلك " ه من علمه الله منافق الحیوانات و تسبیحه ، علم ان وتسبیحی النتبات و الجماد و علم صلوة كل واحد من المخلولمة ت و تسبیحه ، علم ان النبو قساریة فی كل موجدود لكنه الا یطلق " اسم النبی و الوسول الا علی ا واحد النبو قساری قساری قساری و المی و المی و المی واحد المنافر الا علی او واحد النبو قساری قساری و الوسول الا علی او واحد النبو قساری قساری و المی و المی و المی واحد الکنه الا یطلق " اسم النبی و الوسول الا علی ا واحد النبو قساری قساری و المی و الی و المی و ال

ا ... بأحدوثها خلفاً عن سلف ... داط. ٢٠٠ س ١١٤ ي ٢٢

٣- في يعض النسج : اخذنا علمنا عن الحي ...

٤.. س ٢٦ ي ٩٠٠ هـ. س ٢٦ ي ٦٤

٦- س ١٦ کي ٧٠

د<del>اط</del> ... لا بنطلق ... لام

٧- خاصةالرسل منهم .... داط

المشهدالخيامس ١٩٧٩

منهتم و على الملائكة خاصة " الرئسئل \ منهم وهم الملائكسة و كل ووح لا يتعطى رسالة فهو روح ولا يقال له ملك \* الا مجازا فائه مشتق من الاكولة وهي الرسالة ؟ تعتّ : .

1- وقد قصلنا وحودالفرق بين النبوة والولاية واقمنا الادلية الكشفية والنظرية على عدم الفطاع الولاية و ساير المسائل المرتبة بالولاية والنبوة في شرحنا على المفدمة الفيصرى وشرحنا على الفصوص الحكم لدولفه الشيخ الاكبسر .

ج. فريعش(السبخ : الاشراق|المائر والظاهر ارالكرتاب ختم في مذاالعوضع اي معة هذاالعنوان والاشراق
 المائزة و الى حتا چف ظهمالشريف والظاهر انبه ترمطالب هذاالمنهد

وقد فرقانًا من تصحيح هذا الكتاب والتصليق عليه ضحوة بوم الجمعة صفر المظفر ١٣٨٥ من الهجرة الليورة وانا الهيد الفقير الرائد الفقير الرائد الفقير الرائد المناسبة جلال الدين الاستنبائي .

وقد تم كتاب الشواهد يسمى و اهتمام من صديقنا المعظمالاسنادالماهر في الطباعة ومتصدى مكينة انترابيد. محمودالناظران والخياباني نزاده .